## UNIVERSIDADE ESTADUAL DE CAMPINAS INSTITUTO DE ESTUDOS DA LINGUAGEM MESTRADO EM TEORIA LITERÁRIA

"A 'NOVA SENSIBILIDADE' EM ALGUMAS CANÇÕES DE CONSUMO:
DIGRESSÃO INTRODUTORIA AO ESTUDO DO PROBLEMA DA
DIMENSÃO CONTRACULTURAL."

Paulo Tarso Cabral de Medeiros

Este exemplar é a redação final da tese defendida por Paulo Tarso Cabral de Medeiros e aprovada pela Comissão solgadora em 31.10.1986.

CAMPINAS - SP

Julho - 1986

UNICAMP BIBLIOTECA CENTRAL

## PAULO TARSO CABRAL DE MEDEIROS

# "A 'NOVA SENSIBILIDADE' EM ALGUMAS CANÇÕES DE CONSUMO: DIGRESSÃO INTRODUTÓRIA AO ESTUDO DO PROBLEMA DA DIMENSÃO CONTRACULTURAL."

Dissertação apresentada ao Curso de Mestrado em Teoria Literária da Universidade Estadual de Campinas - SP, como requisito para obtenção do Grau de Mestre.

Orientador: José Miguel Soares Wisnik

CAMPINAS - SP Julho/+ 1986

Este trabalho foi realizado graças a bolsa de mestrado concedida pela Fundação de Amparo e Pesquisa do Estado de São Paulo.

E à orientação carinhosa e atenta do Prof. Dr. José Miguel Soares Wisnik.

#### dedico:

- . a minha mãe, helena; meu pai, benedito, ao marcos e ā miriam, my brothers.
- . a iracema, minha mulher, dedicada e paciente datilógrafa.
- . a heloisa pontes.
- . a iumna maria simon.
- . a marisa correa, evelina dagnino, sueli kofes, modes to carone, antonio augusto arantes e maria  $l\bar{u}cia$  dal farra.
- . ao ghassam.
- . a zé miguel, luis orlandi e haquira osakabi, por ficarem na universidade.
  - . a cleide.
  - . aos beatles, rolling stones, jimi hendrix, janis joplin (e a outros tantos cujas cordas tocaram-me)
  - . ao foot, pela inesquecivel força.
  - . a caetano veloso e gilberto gil, por existirem.
  - . viver é tão bom quanto sonhar?

autoria e agradecimentos:

"Os emprestimos do homem ao homem são tão constantes que cada movimento da vontade e do pensamento toma impeto nos outros, e que, assim sendo, fica impossível determinar, a não ser de um modo estimativo, a cada um o que lhe cabe."

Merleau-Ponty

## ROTEIRO

|            |                                              | Pāgina |
|------------|----------------------------------------------|--------|
| INTROD     | UÇÃO: UM CIRCULO ABRANGENTE                  | 1      |
| a.         | o passaporte de viagem                       | 2      |
| <b>b</b> . | diz que existe essa tribo                    | 9      |
| c.         | que quer dizer meu cantar?                   | 17     |
| d.         | senhoras e senhores ele põe os olhos grandes |        |
|            | sobre mim                                    | 27     |
|            | PARTE I - ABRINDO A MOCHILA                  |        |
| CAPITU     | LO 1: HORIZONTE PLANETĀRIO                   | 35     |
| a.         | o rock                                       | 36     |
| ь.         | a droga                                      | 46     |
| с.         | a rebelião                                   | 62     |
| CAPĪTU     | LO 2: CHEGAR NO BRASIL POR UM ATALHO         | 77     |
| a.         | os toques de Oswald                          | 83     |
| b.         | mamãe coragem                                | 87     |
| с.         | ētica da radicalidade                        | 101    |
| d.         | caetano e gil: à margem no centro            | 108    |

| Ρā | g | i | n | a |
|----|---|---|---|---|
|    |   |   |   |   |
|    |   |   |   |   |

## PARTE II - MOCHILANDO

| CAPITI      | JLO 3:        | SINAI  | s Do  | S   | TEM | POS          | ·   |     | ø   |     |     | 0  | ,<br>D | •        | •    | a | • |   | • | 119  |
|-------------|---------------|--------|-------|-----|-----|--------------|-----|-----|-----|-----|-----|----|--------|----------|------|---|---|---|---|------|
| a.          | retiro        | s. esp | oirit | ua  | is. |              | ٠   |     | •   | •   | ۰   | •  | •      | o        |      | • | • |   |   | 123  |
| b.          | aqui e        | agor   | a.    | •   |     | .•           | ٠   |     |     | •   | •   |    | •      | <b>o</b> |      | • | 0 | • |   | 135  |
| c.          | oração        | ao t   | tempo | ٠.  |     | •            |     |     | •   |     |     | ٠  |        | o        | •    | o |   | a |   | 144  |
| d.          | era no        | va.    | 5 0   | •   |     | •            | •   | •   | •   |     | •   | •  | •      | •        | ٠    | • | o | • | • | 153  |
| CAPTTI      | JLO 4:        | SERĀ   | QUE   | ES  | SES | 01           | .H0 | S   | sÃ  | 0   | ΜE  | US | ?      | •        | ٠    |   | ٠ |   |   | 163  |
| a.          | alguếm        | cant   | tando | ٠.  |     | ۰            | •   |     |     | •   | ۰   | •  | ٠      | o        |      | ¢ | • | • | • | 171  |
| b.          | por qu        | e não  | ?.    | •   | . • | •            | •   |     |     | b   |     | ø  | •      | •        |      |   | • | • | • | 179  |
| c.          | maravi        | lha v  | ixe   | m a | ria | m a          | ſе  | de  | d   | e u | 15  | •  |        | •        |      |   | • | • | • | 183  |
| d.          | a supe        | rfīci  | ie ir | id  | esc | e <b>n</b> t | e   | d a | b   | o 1 | a   | õс | a      |          | ÷    | s | • | 2 |   | 186  |
| ANEXO       | S             | o •    |       | •   |     | •            |     |     | •   | •   | •   |    | •      | •        |      | • | • | v | a | 204  |
| I.          | E uma l       | brasa  | ı, mo | ra  | ·1  | •            | •   |     | •   |     |     | •  | ٠      |          |      |   |   |   |   | 205  |
| II.         | Em vis        | ita a  | a Tor | ·qu | ato | ; (          | (do | 1   | a d | 0   | d e | d  | en     | tr       | ·o ) |   |   |   | 2 | 242  |
| III.        | Sābia ı       | molec  | agen  | ۱ - | 0   | Cic          | d   | la  | Te  | rř  | a   | •  |        | •        | •    |   | • | • |   | 245  |
| D T D L T / | > C C A C T A |        |       |     |     |              |     |     |     |     |     |    |        |          |      |   |   |   |   | 0.00 |

"A ideia de uma juventude revoltada é uma quimera porque a revolta não pode permanecer indefinidamente como revolta, e não pode, também, chegar à revolução."

papo entre Sartre e Merleau-Ponty (sic)

"A rebelião da juventude me entusiasma mais do que uma revolução política ge nerosa porém indefinida, pois significa o reaparecimento da paixão como uma realidade magnética. Os jovens estão descobrindo valores procurados por figuras tão opostas como Blake, Rousseau e Breton. A espontaneidade, a negação da sociedade artificial e suas hierarquias, a fraternidade não apenas com o homem mas também com a natureza, a capacidade de entusiasmo e in dignação, a maravilhosa faculdade de se surpreender - numa palavra, o coração."

Octávio Paz

"(...)
o time magazine quer dizer que os Rolling Stones
ja não cabem no mundo
do time magazine
mas eu digo (ele disse)
que o que ja não cabe é o time magazine
no mundo dos rolling stones forever rockin'
and rollin'
por que forjar desprezo pelos vivos
e fomentar desejos reativos
apaches, punks, existencialistas, hippies...beatniks
de todos os tempos uni-vos
eu disse sim, mas sim, mas não, nem isso
apenas alguns santos, se tantos, nos seus cantos
e sozinhos
(...)"

Caetano Veloso

INTRODUÇÃO

UM CTRCULO ABRANGENTE

### a. o passaporte de viagem

O objeto deste estudo e a interpretação de algumas canções de Caetano Veloso e de Gilberto Gil (especialmente aquelas produzidas pos-tropicalismo) intervaladas ainda por reflexões em torno de canções em que a presença do poeta Torquato Neto e significativa para o movimento geral dessa digressão.

Seu carăter întrodutorio, sugerido desde o titulo, responde à necessidade primordial de tentar preparar um campo de pensamentos e de acontecimentos capaz de acolher a escuta destas canções, sob o influxo do que demarcamos como sendo a dimensão contracultural, imbricada nesta produção.

O que se pretende aqui e examinar a ideia de que cer ta porção de canções de consumo brasileiras criadas durante a década de 60 (prolongando-se pela década de 70 e começo dos 80) deve sua riqueza inventiva ao fato de associar-se inextricavelmente as recusas e rebeldias que historicamente. The foram concomitante.

Numa entrevista de 1978, Caetano Veloso resumia sua visão sobre o rumo tomado pela música popular de consumo postropicalista. "Na epoca do tropicalismo", dizia ele, "a força era muito centrifuga, era uma epoca de muita dispersão, tanto que a gente sentia muita necessidade de misturar tudo, de jogar mil coisas ao mesmo tempo, de fazer mosaicos, cola-

gens... A critica do veiculo dentro do próprio veiculo foi sem dúvida nenhuma uma experiência levada as últimas consequências pela minha geração e em grande parte pelo mundo ocidental, e a gente desfez o modo de entender a produção, o consumo, mexeu em tudo, misturou tudo, e ficaram muitos pontos de referência no ar; então é natural que depois dessa dispersão, desse carnaval, nascesse na gente uma necessidade de concentração. Essa necessidade de fazer a sua coisa, de pouco a pouco encentrar o seu lugar." (1)

Interessa aqui refletir sobre algumas destas experiências "levadas as ultimas consequências pela minha geração e em grande parte pelo mundo ocidental." E, para tanto, retomar, como material, a conexão que certas canções mantem com alguns destes "muitos pontos de referência no ar."

Não caberia, entretanto, repassar aqui os inúmeros estudos já realizados sobre o movimento tropicalista. (2) Para o que me proponho, convém tomar como sintese-guia a trilha apontada por José Miguel Wisnik: "Se o tropicalismo é o sonho da abertura de um baú (que precede o fechamento político de 68) que contém as quinquilharias, as traquitandas, e as maravilhas acumuladas ao longo de uma história recalcada, a volta do exilio contém a consciência de que não mais aquele baú a abrir, que o processo produtivo acelerou os signos culturais numa centrifugadora, e que os movimentos reais não podem ser percebidos em centros localizados, nem em linhas retas, mas em círculos abrangentes." (3)

A fim de penetrar num destes circulos abrangentes, uma das muitas referências é aqui retida pela escuta e dilatada pelo olhar: trata-se de destacar do vozerio plural pluriatmosférico a dimensão contracultural entrevista aí, de
modo a recompor, pela escrita, um certo fundo de significações demarcáveis sobre o qual se move, e dele é herdeiro e
propulsor, a produção musical de Caetano Veloso e Gilberto
Gil.

Por considerar que e justamente pela sua inerencia num certo fluxo histórico que tal produção retira seu material de criação e por ele se constitui, depreende-se que o estudo abrangente do contexto no qual ela está, a meu ver, indesligavel, toma a forma de uma necessidade primeira e anterior (ainda que movida ao ritmo de digressões) ao estudo específico de algumas canções.

Sendo assim, cabe recuperar o universo que convencio nalmente se denominou chamar "contracultura". Esta recuperação retira, por seu proprio impeto, uma intuição fundamental capaz de mover o trabalho de reflexão. Uma intuição que, embora delineada de um modo afirmativo, quer abrir-se a um fei xe de interrogações que restituam o carater problemático des ta experiência.

A intuição faz burilar a seguinte questão: assumindo existencial e artisticamente os dados efervescentes da época, determinadas produções de Caetano e Gil parecem forjar seu caráter de resistência e ultrapassagem dos modelos de realidade estabelecidos quando, trabalhando-os internamente (tematizando tanto os dados quanto os modelos), fá-los convergir para a configuração de uma nova sensibilidade.

Primeiramente, articulados no vasto ceu de um hori-

zonte planetario (o que convida à reconstruir a perturbação contracultural no âmbito da cultura ocidental). E depois, no conturbado chão da cultura brasileira (embora no real este duplo movimento coexista), onde a inserção polêmica destes criadores incessantemente repõe — para surpreender, problematizar e transfigurar — os dados incendiários do reboliço underground em terras tupiniquins.

Digamos, neste início de trajeto, que o termo nova sensibilidade seja o passaporte para uma viagem até este enigmático lugar — ainda muito pouco visitado por uma linguagem que, por confidência, a interrogue.

Como se achegassemos um pouco mais os ouvidos, para impregná-lo do eco daquilo que vem solto, "pássaro proibido" prenhe de riscos e enigmas:

"Solto estã o pássaro proibido perigo, cuidado, sinal nas ruas plumagem clara brilhante ao sol e à lua transparente ao corisco e à maré eu canto o sonho na cama do jeito doce moreno eu canto passaro proibido de sonhar o canto macio, olhos molhados sem medo do erro maldito de ser um pássaro proibido mas com poder de voar eu canto o sonho na cama do jeito doce moreno voar até a mais alta árvore sem medo tranquilo iluminado cantando o quer dizer perguntando o que quer dizer que quer dizer meu cantar? que quer dizer meu cantar? eu canto o sonho na cama do jeito doce moreno eu canto"

Esta pergunta de Caetano, resposta em negatividade que acontece afirmar-se, anima a procura dos ecos que por ela silencia-se.

Um lugar não muito familiar. Um lugar estranho e, no entanto, demasiadamente proximo, pois, "seja mitico ou intelegivel, hã um lugar onde tudo o que é ou que será prepara-se, ao mesmo tempo, para ser dito." (4)

Ele emerge de toda a movimentação desencadeada a partir do início dos anos 60: tempo de explosões e revoltas que eclodiram nos centros do capitalismo avançado, obtendo desdobramentos nalguns circuitos alternativos no Brasil.

Um olhar sobrevoante pode notar que seu espectro é amplo: o movimento de mais de 68 na França e o protesto estudantil em quase toda parte da Europa, Estados Unidos e em alguns países da América do Sul; o movimento de libertação feminista e os movimentos de afirmação da identidade dos negros e dos homossexuais.

Um olhar mais próximo pode restringir a especificida de da contracultura ao fenômeno "hippie", à inserção de parte da juventude de classe média no universo das drogas, à procura das filosofias orientais como reação à racionalidade capitalista, às experiências alternativas incidindo na alimentação natural e em outras práticas (artesanais, agricolas) advindas da maturação da consciência ecológica, bem como ao surgimento de comunidades grupais em vários pontos do planeta.

Inventario assim generico, apenas enumera esquematicamente uma coleção de referências que, inconsciente, direta ou indiretamente, comparecem *de modo significativo* nas manifestações poéticas que quero estudar.

A vivência do sonho talvez possa colocar ao abrigo este horizonte de inquietações que consiste, a meu ver, num dado fundamental da produção dos dois baianos: "quem não dormiu ao sleeping-bag nem sequer sonhou", canta Gilberto Gil em 1972, numa cristalina citação ao modo errante de viver proprio dos hippies dos anos 60.

Carente de uma escuta mais atenta (ainda que introdutoria) esta nova configuração possível deve, para tanto, acolher alguns dos elementos indissociáveis que a compoem: entre eles, o rock, a droga e a rebelião da juventude.

E para aclimatar este ensaio no campo precioso do pensamento de Merleau-Ponty, digamos que decompor esta tríade significa tentar recompor alguns liames estruturais pela frequentação dos *intervalos*, percorrendo diferentes campos de linguagem para desvendar certos 'fios de silêncio' enredados nas canções de Gil e Caetano: íris errante mas sem a qual nada veríamos e estaríamos impedidos de nomear — por mais provisório seja — o embate recíproco que a coexistência do corpo atritado no mundo retem, naquela invisibilidade inerente à sua constituição.

Breve ousadia, trata-se de interceptar, no fluxo instavel do real, ordenamentos de sentido que possam, pelo menos, conferir existência cognoscivel à certas lutas intermitentes que são travadas no palco da história cultural contemporanea.

Neste embalo, algumas canções de Caetano e Gil são

convidadas a falar aqui numa outra dicção. Retidas por uma operação do pensamento, por um desvio elas reabrem-se numa intersubjetividade de outro estilo, inspiradas (transversalmente, como a paixão que atravessa a ânsia de nomear o mistério da música popular) na pregnância da leitura da obra de Maurice Merleau-Ponty.

Atmosfera tênue a flutuar, companheira silente nesta aventura, a compreensão filosofica merleau-pontyana, de acordo com o ensaio que a ela lhe dedica Luis Orlandi, "e vista como interrogação que restitui o caráter problemático da experiência, essa experiência (linguageira ou não) que certas maquinarias conceituais visam higienizar, reduzindo-a a formulas adequadas ao vasto parque de aparelhos de controle".

"Alheia a todo impulso gerencial, a estrategia discursiva de Merleau-Ponty guarda sua atualidade contestatoria, justamente porque reconhece e acolhe a ideia de uma mul tiplicidade de desvios que instauram a estranheza do mundo".

Isto porque, "assim como o sentido linguageiro, para Merleau-Ponty, nasce no intervalo das palavras, nos seus desvios, assim também a voz de sua filosofia é voz intervalar que não se acomoda em sistema de noções."

E não se acomoda, dirã Orlandi, "porque o ser pelo qual ela pergunta é uma selvageria de desvios — na linguagem, nas coisas, nos corpos, no mundo —, desvios que são institucionalizados, endurecidos, rotinizados, ou desvios que pulsam em sua instabilidade constitutiva, essa instabilidade a partir da qual se poderia redefinir o homem como viandante do intervalo." (5)

#### b. diz que existe essa tribo

O tema da nova sensibilidade visa resgatar, em meio a multiplicidade das formas culturais, a presença de indícios de resistência aos modelos estabelecidos e de ultrapassagem dos horizontes recalcados e informulados - para utilizarmo-nos da dupla formulação: psicanalítica (do reprimido dos desejos e dos instintos) e da fenomenologia de Merleau-Ponty (por onde se deixa falar o informulado/sensível a interrogação).

Deflagrados mais como um fluxo de ação que a juventu de urbana projetou em torno dela, tais indícios seriam residuos culturais e comportamentais cuja irrupção precipitouse com os acontecimentos do final da década de 60. Como uma forte onda que ao descansar na areia deixasse no limbo certa camada residual, este feixe colhido de indícios contraculturais escapam - se assim entendidos - ã ideia de movimento.

Entrevistos em fragmentos (conciliaveis ou não), colhidos na sua real dispersão para se apresentarem como elementos visíveis no texto, tais resíduos articulam-se menos como uma totalidade orgânica de modos culturais que configurariam vivências alternativas, e mais enquanto expressão da quilo que não se deixa colher pela rede da razão histórica. Como os solos dissonantes e apaixonados de Jimi Hendrix, esses cristais semi-perdidos na areia resistem porque incidem

*ā margem no interior* do vasto horizonte estabelecido pelo pensamento ocidental e pelas estruturas produtivas.

Quimera justamente porque não visa ao absoluto de uma revolução nem programa metas de tomada do poder, seu fas cinio é reencontrado em certa postura de recusar o poder: meio que blefando com ele, ousa levar todas as suas pretensões até o limite.

Daí que durante a leitura talvez perceba o leitor certo tremor, hesitação ou insegurança sempre que o termo no va sensibilidade for solicitado. Passando ora com haspas, ora com grifos, ora sem destaque qualquer, o termo (palavra disponivel) hesita em abrigar uma conjunção de elementos espontaneamente deflagrados, e, por isto, arredio ao clausulo do conceito. Deslocados de um centro agregador ou de uma inteligibilidade sintética e exterior a pele do contato, no en tanto, foi precisamente através de uma sensibilidade de outro estilo que tais elementos puderam explodir.

Portanto, se, de um lado, o termo nova sensibilidade não quer serapenas um nome que se apresenta para que nele se jam dissolvidas as dificuldades, de outro, pode servir como abrigo, como um lugar para o qual convergiriam todo o fluxo de ação e expressão sensível ã reflexão. Dizer nova sensibilidade e, na verdade, querer convocar um campo de pensamentos que vã até a intersecção de dimensões que, apreendidas e entrelaçadas, formulam-se como problema.

O termo sensibilidade e, de outro modo, a convergência de uma dupla formulação: uma, a do reencontro da proprio ação da rebeldia e das canções que em seu clima se imantaram, que recupera a dignidade do sensível (do tato, da audição, do gesto, do olhar, do olfato e da voz), radicalizando a aventura do corpo; outra, a da propria interpretação que quer percorrer este fluxo, inspirando-se numa filosofia para a qual "reconquistar o sensível há de ser interrogar o esfor ço milenar do pensamento para decifrar o enigma de um ser que não se deixa determinar plenamente, feito de horizonte e latência, visível e invisível, sempre lá e nunca ali onde o deixamos, ameaça fantástica para o desejo de identidade que consome a energia do pensar." (6)

O "resgate do sensível", diz Marilena Chauí, "é morte do pensamento de sobrevõo, cujo luto salva o sentir, o falar e o pensar." $^{(7)}$ 

Por sua vez, denominar novo um campo complexo e multifacetado, inarticulável numa síntese sobrevoante, não significa aceitar ingenuamente que os dados dos sentidos jamais tenham variado através da história e da cultura. Trata-se, antes, de um artifício do pensamento que, ao mesmo tempo em que adere à linguagem dos anos 60 (quando chegou-se a festejar o advento de uma nova consciência), está pronto a desabar a partir do momento em que não se perpetrar impositivamente na cultura os movimentos de escolha (o império do "ou isto ou aquilo"), seja entre os sentidos e as idéias, seja entre o sujeito e o objeto, seja entre o velho e o novo. Como se o trânsito dos sentidos e das significações não cessas se de se imbricar, permutando-se, incubando, preparando e reabastecendo novos contatos.

No caso específico da contracultura, o novo ē dife-

rentemente percebido, segundo os campos perceptivos cultural mente estruturados. Diz-se novo: a) ao comum que se restitui enquanto expressão contemporanea dos problemas e que pressio na a tradição no sentido de questionar as verdades, as postas e os modos das perguntas instituídas; b) aquilo dialogando com a tradição, dela se separa para ultrapassarse; c) à uma série de revestimentos que servem a fins exteriores a palavra expressiva (como as demandas do mercado, da indústria cultural e dos mitos modernos); d) a uma moda passageira; e) à irrupção desavisada da irracionalidade, efeito resultaria na sujeição aos modelos de dominação; f) ā um anti-intelectualismo inconsequente que redundaria n a submissão tola à racionalidade dominante; e) e, por fim, ã crença supersticiosa no poder mágico do corpo.

Quando endereçados à contracultura estes pontos de vistas multiplos não aparecem articulados com aquilo que lá, naquele campo, pressionou, que surdamente se tramou, para que pudesse exibir-se: toda a sua reversibilidade, suas ambiquidades, sua ausência de fixidez e, substancialmente, sua ligação orgânica com o corpo.

O corpo tornado problema ontológico reabre-se ao problematico por seu proprio carater reblexionante, ultrapassan do uma possível (e em certos circuitos até exacerbada) crença supersticiosa nos poderes mágicos do corpo.

O corpo, diz Marilena Chauï, "apresenta aquilo que sempre foi o apanagio da consciência: a reflexividade. Mas apresenta também aquilo que sempre foi apanagio do objeto: a visibilidade. O corpo é o visivel que se vê, um tocado que

se toca, um sentido que se sente. Quando a mão direita toca a mão esquerda, hã um acontecimento observavel cuja peculiaridade é a ambiguidade: como determinar quem toca e quem é tocado? A descoberta do corpo reflexivo e observavel leva Merleau-Ponty a mostrar que a experiência inicial do corpo consigo mesmo é uma experiência em propagação e que se repete na relação com as coisas e na relação com os outros." (8)

E indispensavel, então. a meu ver, que toda interrogação sobre a rebeldia dos anos 60, leve em conta a recuperação poética e ontológica do corpo que ela faz proliferar, não fossem, corpo e mundo, de resto, um "campo de presença onde emergem todas as relações da vida perceptiva e do mundo sensível." Quer dizer: "hã um logos do mundo estético, um campo de significações sensíveis constituintes do corpo e do mundo. É esse logos do mundo estético que torna possível a intersubjetividade como intercorporeidade, e que, atravês da manifestação corporal na linguagem, permite o surgimento do logos cultural, isto ê, do mundo humano da cultura e da história."(9)

Por tudo isto o tremor de que falava reaparece. E mesmo porque, não se pode ouvir Janis Joplin sem sentir a adrenalina transmudando a corrente sanguínea, o pe dançando ou o corpo se abrindo a essa força ardente da qual Janis é porta-voz, nem falar de contracultura assim como se nela nada fizesse estremecer o entendimento costumeiro ou como se nada ali estivesse destinado a nos tocar.

Mas a hesitação da escrita não é apenas um toque de delicadeza ou um sinal de timidez. Ela tremula porque, dis-

posta a ver, abre-se cuidadosamente a um campo de forças que, sendo descentralizado e esparramando-se por toda parte, não estã de fato em lugar algum; e encontra ali uma força que, sabe-se bem, quanto menos manipulavel mais vigorosa permanece.

De modo que as dimensões contraculturais não são totalizaveis. O proprio termo contracultura e um termo datado. Foi cunhado nos anos 60 por oposição à cultura dominante, in sinuando a emergência de uma força contrária, uma luta pela recuperação dos signos recalcados e das dimensões informuladas da existência: a espontaneidade; a paixão; a poetização da experiência; a ontologização do corpo; a ausência de culpa; a sacralização do cotidiano; a liberação do reprimido; o direito a assimilação de tudo; o deslocamento e a mutabilida de como forma e regra; o descentramento e a multiplicação dos impulsos sexuais; o reconhecimento da pluralidade dos jos; a redenção do tempo; as evocações de plenitude corpórea; a exigência de satisfação material e de ampliação espaços de liberdade; a celebração do aqui e agora; o predomīnio da dimensão estética e seu ingresso na esfera política; o reconhecimento das ideias-e-sentidos-em-transito; tensão com os pensamentos desencarnados (característica arquetipo masculino dominante); a erotização do corpo no tra balho e nas relações interpessoais; o jogo como racionalidade; a linguagem enquanto brinquedo, pulsão do corpo, percepção analógica, racionalidade sensôrea; a existência como uma viagem errante; a Ética da radicalidade.

Luiz Carlos Maciel, outrora divulgador das experiên-

cias undergrounds planetárias no Brasil (que considera que "o fenômeno mais importante da década dos anos sessenta foi a descoberta, por parte da juventude, de que é a mutação psi cológica, e não o acúmulo intelectual e abstrato, a verdadei ra via do conhecimento"), anos mais tarde, num livro de 1978, passou a limpo estas experiências.

Diz ele: "Para compreender a situação atual da contracultura, precisamos perceber que a ela são cobrados os preços de sua audácia. Essa revolução cultural está fundada sobre uma mutação psicológica, ao nível do indivíduo. Quando ela se projeta para frente, num plano coletivo, passa a se expor ao processo mundano de institucionalização e estagnação. Esse é um processo mortal. Ele se serve do trabalho acu mulado no passado e presta culto aos cristais frios e mortos da memória." Para enfrentá-lo, diz ele, "é preciso criar tudo sempre de novo, a cada manhã." (10)

Eis, como veremos adiante\*, a ética da radicalidade perturbando qualquer demarcação estável das rebeldias.

Genesis, um rock vibrante de Caetano Veloso, originalmente cantada a quatro vozes pelos "Doces Barbaros" (Caetano, Gil, Gal e Bethânia) celebra este renascimento continuado: parodiando a narrativa da criação do mundo, insinua que certa tribo leva adiante a chama do sonho:

"primeiro não havia nada nem gente nem parafuso

<sup>\*</sup> Cap. 3

o ceu era então confuso e não havia nada mas o espirito\_de tudo quando ainda não havia tomou forma de uma jia espírito de tudo e dando o primeiro pulo tornou-se o verso e o reverso de tudo que é universo dando o primeiro pulo assim que passou a haver tudo quanto não havia tempo pedra peixe dia assim passou a haver dizem que existe uma tribo de gente que sabe o modo de ver esse papo todo diz que existe essa tribo de gente que toma o vinho num determinado dia e vē a cara da jia gente que toma o vinho dizem que existe essa gente dispersa entre os automóveis que torna os tempos imóveis diz que existe essa gente dizem que tudo é sagrado devem-se adorar as jias e as coisas que não são jias diz que tudo é sagrado e não havia nada espírito de tudo dando o primeiro pulo assim passou a haver diz que existe essa tribo gente que toma o vinho diz que existe essa gente diz que tudo é sagrado."

## c. que quer dizer meu cantar?

"Serā que o mais alto ponto da razão consiste em constatar esse deslizamento sob nossos passos, de nomear pomposamente interrogação um estado de estupor continuo, de chamar pesquisa um caminhar em circulo, de denominar Ser (Étre) aquilo que jamais é completamente?"

Merleau-Ponty

Ao meditar sobre a sua atitude diante da obra de Husserl, "cujo empreendimento despertou tantos ecos", Merleau-Ponty tematiza a experiência vertiginosa da intersubje tividade, embarcando numa percepção abissal advinda do pressentimento, sugerido em suas palavras, de que talvez estives se ele "aparentemente muito afastado do ponto onde ele proprio (Husserl) permanecia." (11)

Vertida em preciosidade, a vertigem convida o filosofo a acolher como problema o estranhamento de quem deseja conquistar um lugar de onde falar sobre o pensamento de outrem.

O acolhimento do problematico permitira ao filosofo reencontar, para descartar em seguida, tanto a postura de uma interlocução desejosa de aproximar-se de outrem para con ceder-lhe a "homenagem superflua de nossos pensamentos, como se quisessemos fornecer-lhe uma garantia a que não tem direi

to", quanto a postura inversa, que se achega com um "respeito cheio de distância, pelo qual outrem e reduzido "muito
estritamente ao que ele proprio quis e disse."

Ao mesmo tempo em que Merleau-Ponty transforma as dificuldades que sustentam o arco tenso da intersubjetividade num problema fenomenológico relevante, a impregnação mesma destas dificuldades reabre as estradas que sugerem uma outra maneira de habitar (n)a interlocução.

Seu novo ponto de partido ressurgirã, então, apoiado no campo aberto pelo proprio Husserl, radicalizando a perple xidade daquela vertigem para revertê-la num assento readquirido: "Eu me empresto ao outro, eu o faço com meus proprios pensamentos. Não se trata de um fracasso na percepção do outro, mas justamente, da percepção do outro. Não o esmagariamos com nossos comentários importunos, não o reduziríamos avaramente ao que é atestado objetivamente como sendo dele, se, de início, não estivesse ali para nos, sem duvida, não com a evidência frontal de uma coisa, mas instalado transver salmente em nosso pensamento, detentor em nos, como outro-nos-proprios, de uma região que lhe pertence exclusivamente."(12)

A procura deste lugar, dirā adiante: "Entre uma historia 'objetiva' da filosofia, que mutilzaria os grandes filosofos naquilo que deram aos outros para pensar, e uma meditação disfarçada de diálogo, onde colocariamos as questões e dariamos as respostas, deve haver um espaço onde o filosofo de que se fala e aquele que fala estejam presentes juntos, embora, de direito, seja impossível repartir a cada momento o

que é de cada um."(13)

Observe-se que este admiravel exercício antropologico contido nas reflexões de Merleau-Ponty so é concebível para quem, como ele, pratica a idéia de que "pensar não é circunscrever objetos de pensamento; é circunscrever, graças a
eles, um dominio para pensar que, portanto, ainda não foi pen
sado."(14)

E também por quem não quer ignorar tudo aquilo sabemos das coisas por contato e posição. Estudando a pintura de Cezanne, Merleau-Ponty diz: "A perspectiva vivida, a de nossa percepção, não é a perspectiva geométrica ou fotográfica: na percepção, os objetos proximos parecem menores, os dis tantes maiores, o que não sucede numa fotografia, como se no cinema quando um trem se aproxima e cresce muito mais pressa que um trem real nas mesmas condições. Dizer que circulo visto obliquamente torna-se um elipse e substituir percepção efetiva pelo esquema do que deverãamos ver se semos aparelhos fotográficos: de fato, vemos uma forma que os cila em torno da elipse sem ser uma elipse." Do mesmo dirā: "O contorno dos objetos, igualmente, concebido como uma linha que os delimita, não pertence ao mundo visível, geometria. Ao se traçar o contorno de uma maçã, faz-se uma coisa e, no entanto, não é senão o limite ideal em ção ao qual os lados da maçã correm em profundidade. Não marcar nenhum contorno seria tirar a identidade dos objetos. Mar car apenas um seria sacrificar a profundidade, isto e, a dimensão que nos dã a coisa, não estirada diante de nos, mas re pleta de reservas, realidade inesgotāvel."<sup>(15)</sup>

E por retornar à experiência do mundo sensível que ele dirá que "na percepção primordial, estas distinções do tato e da visão são desconhecidas. Com a ciência do corpo hu mano aprendemos depois a distinguir os sentidos. A coisa vivida não é reencontrada ou construída a partir dos dados dos sentidos, mas de pronto se oferece como o centro de onde se irradiam." (16)

Essa atmosfera de imersão do sensível nas coisas impregna também a compreensão do problema da linguagem na obra de Merleau-Ponty. Aparentemente dispersiva, a voz intervalar é fundada na própria experiência da linguagem, já que, "há, para as expressões conquistadas, um sentido direto, correspondente ponto por ponto às locuções, formas, vocábulos instituídos. Aparentemente, nenhuma lacuna aqui, nenhum silêncio falante. Contudo, o sentido das expressões em seu devir não pode caber nessa espécie: é um sentido lateral ou oblíquo, que flui entre as palavras, uma outra maneira de percutir o aparelho da linguagem ou de narração para fazê-la expirar um som novo." (17)

A linguagem e indireta pois "dizer não e por um vocabulo sob cada coisa pensada" havendo assim um "poder das palavras, pois que operando umas contra as outras são atraídas, visitadas a distância pelo pensamento, como as mares pela lua, e neste tumulto evocam seu sentido muito mais imperiosamente do que se estivessem simplesmente a trazer uma lânguida significação de que seriam o indice indiferente e predestinado. A linguagem diz peremptoriamente quando renuncia a dizer a coisa mesma." Isto e, "no instante preciso em

que sentimos o espírito repleto de linguagem, quando todos os pensamentos são tomados por sua vibração e justamente na medida em que nos abandonamos a ela, passa alem dos 'signos' para seu sentido." (18)

"E deste sentido", diz ele, "nada mais nos separa: a linguagem não pressupõe sua tābua de correspondências, ela mesma desvela seus segredos, ensina-os a qualquer criança que venha ao mundo, ê toda mostração. Sua opacidade, sua obstinada referência a si mesma, suas voltas e redobros sobre si são precisamente o que fazem delas um poder espíritual: com efeito, torna-se por sua vez algo como um universo, capaz de abrigar em si as proprias coisas, apos tê-las mudado para seu sentido." (19)

Estas breves transcrições, convidadas a adentrar a um outro campo intersubjetivo, servem para situar o problema da carona da atmosfera merleau-pontyana no nosso estudo. A carona, ela mesma, desencadeia a convergência de universos heterogêneos, por onde a voz intervalar torna-se apta a efetuar uma série de aproximações que permitem revolver, com um mínimo de articulação necessária, a trama das significações inscritas.

E assim quando, ao procurar a analogia instituidora de iluminações reciprocas entre os esforços do corpo e os es forços da cultura, Merleau-Ponty suscita uma idéia acolhedora de desdobramentos que não apenas permitem expandir a região do sensível na interlocução com a música popular mas que é recolhida do proprio solo contracultural.

Imbricadas, a vida corporea dos individuos e a cama-

da instituída e revisitada da cultura, o campo de pensamento mais livremente pode articular os "trāmites sucessivos" entre a "duração dos sentidos" e a história empírica". Sublinhando aí que não se trata de mera analogia, "mas de uma operação expressiva do corpo, pela mínima percepção começada, que em pintura e arte se amplifica."(20)

Palavras que estimulam a interrogação das canções de Caetano e Gil, pois graças a elas articulou-se a noção revigorante de que "a quase-eternidade da arte confunde-se com a quase-eternidade da existência corpórea, e temos no exercício do corpo e dos sentidos, enquanto nos inserem no mundo, material para compreender a gesticulação cultural enquanto nos inserem na história." (21)

O pensamento de Merleau-Ponty não sendo, como nota Luis Orlandi, "um pensamento praticante de sínteses das variantes do construído e do conhecido" suscita no corpo a sen sação de que "um certo mundo quando ouvido, parece lançar, aos mais diferentes universos de linguagem, o convite para assumirem a convergência da qual ela é o lugar." (22) Tal sen sação, percebida enquanto a exigência do reconhecimento do problemático poderia ser compreendida como solitação "ao in tervalo entre as práticas, entre as ciências, entre as artes..., profusões de desvios" articulados a fim de moveremse "como audiência do mundo"."(23)

Alem disso, ao convidar Merleau-Ponty (instalado trans versalmente em mim, como um outro-eu-proprio) pode-se confidenciar com a obra de Caetano e Gil escapando à tendência classificatoria avida por incluir tal ou qual procedimento

nas diversas arvores genealogicas da cultura, atitude cujo pressuposto trai a ideia de historia enquanto processo linear-acumulativo que culmina por abafar as multiplas falas quanto mais tratando-se de um fluxo de ação prolixo, disseminado (como e o da contracultura) e errante, onde jamais se captura integralmente sua selvageria de significados.

Aceitar a denominação merleau-pontyana de "pensamento de sobrevõo" ao pensamento ocidental (que deseja dominar
e controlar totalmente a si mesmo e, em consequência, estender a dominação e o controle à realidade exterior) significa
constatar que "a cisão sujeito-objeto impõe a cisão consciên
cia-mundo que funda os dois enganos complementares".

Para escapar as reduções dicotômicas criadoras de dogmatismos rivais, desdobráveis nas insistentes querelas entre subjetivismo e objetivismo, empirismo e racionalismo, crê o filosofo ser necessário propor a ciência e a filosofia um novo ponto de partida, isto e, a compreensão de suas origens.

Não tenho aqui a pretensão de refazer este denso per curso reflexivo. Nem seria o caso. O que interessa, porém, é ressaltar que tal esforço significa, sobretudo, "revelar que a vida representativa da consciência não é primeira, nem única, isto é, não é fundante nem definidora do que sejam a consciência e o mundo." (24)

Ao contrario, "a consciência perceptiva é fundante com relação à representativa, de sorte que esta continua, no nivel puramente intelectual, um conhecimento originado no  $n\bar{i}$  vel sensivel." (25)

De modo que a escritura de UMA NOVA SENSIBILIDADE inspira-se fortemente nos termos retirados tanto da leitura de textos de Merleau-Ponty quanto de Luis Orlandi que os retoma em seu discurso. Termos que, diga-se, algumas vezes com parecem mais como figuras de linguagem, peça de jogo (certa musicalidade percebida nalguns conceitos tocados-de-ouvido), isto e, como palavra disponivel - do que propriamente inserção rigorosa na densidade da aventura do filosofo frances.

Noutros termos, minha escrita comete um desvio em re lação à Merleau-Ponty - Luís Orlandi, para embalar-se num ritmo próprio em que as teclas se combinam, os universos divergentes complementam-se mais pela ambiência sensível às canções de Caetano Veloso e Gilberto Gil. Por sua vez, estas canções são convidadas a desviarem-se tanto da frequência de nominada contracultural quanto da frequêntação merleau-pontyana.

Daí que certos termos extraídos dessa ambiência filo sofica constituam-se, de um lado, na tentativa de evitar as classificações paralisantes do problemático; de outro, num esforço de chamar à confidência o entrechoque dessas ambiências díspares.

Dispares mas convergentes: se há algo de unificador nesta aventura, esse algo deve ser procurado na idéia de que universos heterogêneos são colocados lado a lado, interpene trando-se, assim como o corpo é chamado á sua dimensão onto-lógica pela prática radical de sua investigação tal como nas significações recolhidas do fluxo de ação underground.

"Al que te dije le gustaria disponer de la simulta-

neidad", diz Cortazar: nesse sonho mudo da escrita as frequências sensoriais alternam-se, a profusão de desvios reacende a complexidade do real e o misterio da coexistência, a afasia da multiplicidade e o enigma da reversibilidade: dos corpos, das canções, da linguagem, das coisas mundanas.

E o que, a seu modo, indica a propria movimentação contracultural: a coexistência de universos heterogêneos e todos os signos corporeos que al imbricam-se.

d. senhoras e senhores ele põe os olhos grandes sobre mim

Certa vez Caetano Veloso disse o seguinte: "A música popular brasileira e, em todos os sentidos, abundante. E a única manifestação, no Brasil, que não e carente. Na verdade, e uma aberração dentro da sociedade brasileira, e diferente, em nenhum país do mundo ela tem a importância que tem aqui. A música popular sempre se mantém, sempre consegue agenciar recursos para ficar forte, o que não ocorre com a poesia escrita, com o cinema, com o teatro. Ela une o pique nacional, tem a vocação de expressar o país. (...) Nem nos Estados Unidos a música popular e tão forte como aqui porque lá as outras coisas são, também, fortes. Lá eles têm grana, comida, carro, a grama, como diz Leminski, e bacana." (26)

Estimulante sacada que abre varias picadas. Uma delas e a questão do músico popular triunfante, precisamente examinada por José Miguel Wisnik. Do ponto de vista de certa economia política da cultura, diz ele, o músico popular e al guém que produz diretamente matrizes que se alastrarão indefinidamente pelo mercado - situação que resulta num estatuto socio-econômico especial.

O músico popular triunfante constitui-se num caso qua se único de trabalho livre: proprietário das matrizes que cria, elas representarão para ele ganhos que independem do

tempo gasto no trabalho.

Neste sentido a questão do lugar, ou do ponto de vista de onde a canção repercute é, antes de mais nada, complexa pois certamente inclui o ponto de vista do triunfo mas que, entretanto, não se confunde com o dos dominantes: diferença problemática, muitas vezes frágil, tantas vezes indiscernível. O cantor-compositor de consumo não é um capitalista, mas é um trabalhador cujo corpo e o tempo de trabalho não são regulados. Ele habita, deste modo, um lugar onde prazer e trabalho não se separam.

Habitante deste lugar raro, o cantor bem-sucedido en carnaria a utopia do sujeito livre. Fato que, de certo modo, estaria contido no olhar do público que  $v\hat{e}$  o artista como aquele que triunfou. (27)

Especialmente instalado numa espécie de "central de desejos", o cantor-compositor da mpb, diz Wisnik, vai levando a chama e dourando a pilula, sustentando o fogo e produzindo a ilusão, carregando a força agregadora do mito e o poder dissolvente da ironia. Indice da identidade e do desgarramento, quem mais poderia, como ele, exibir jogralescamente os proprios fundilhos para o público que se comprime no quintal dos fundos da história?" (28)

Um lugar complexo porque nele são projetados a multiplicidade dos desejos sociais não-resolvidos, adquire uma força incomum e problemática pois em meio à multiplicidade de seu cantar é possível ver nela a vontade criadora de figurar, como diz Caetano Veloso, "a expressão filosófica do país." Inserida no poderoso contexto da industrialização mas

sificante da cultura, a música popular brasileira parece incorporar todos os riscos implícitos nesta vocação totalizante.

Vocação muito pouco estudada dada à complexidade dos enlaces que desencadeiam seu poder específico, não se pode esquecer que o entendimento do fenômeno da canção popular é indissociável do reconhecimento de que sua força advém de um incontestável poder dionistaco. José Miguel observa que "a música popular é uma rede de recados, onde o conceitual é apenas um dos seus movimentos: o da subida à superfície. A base é uma so, e está enraizada na cultura popular: a simpatia antímica, a adesão profunda às pulsações telúricas, corporais, sociais que vão se tornando linguagem." (29)

Ela institui uma rede através do qual o compositor popular passa um recado. Um recado assimilado por muitos, em bora seja difícil distinguir exatamente para quem, e de que maneira ele reaparece na superfície da sociabilidade. De qualquer modo, um recado poderoso "que não é propriamente uma ordem, nem simplesmente uma palavra, e nem uma palavra de ordem, mas uma pulsação que inclui um jogo de cintura, uma cultura de resistência que sucumbiria se vivesse só de significados, e que, por isso mesmo, trabalha simultaneamente sobre os ritmos do corpo, da música e da linguagem." (30)

Evidente que a discussão deste *lugar especial*, onde os idolos são conduzidos pelas mãos e os olhares do "público" até à posição privilegiada de onde se espera que emanem os significados, que acelerem o ritmo das pulsões energeticas inibidas cotidianamente, exige, a meu ver, não uma gene-

ralização ampla que sufoque as peculiaridades espalhadas nes te palco de expectativas, mas que, inversamente, esforce-se por localizar tanto a expressão do produto acabado quanto o horizonte recortável que socialmente preparou o advento de determinadas forças cantáveis.

Ao recuperar O Nascimento da Tragédia no Espírito da Música, Nietzsche examina exatamente a ideia da arte como "a alegre esperança de que o exílio da individuação" possa "ser rompido, como o pressentimento de uma unidade restaurada". Nesta reflexão ele considera a interpretação do mito como a mais poderosa das faculdades da música, "pois é o destino de todo mito ter de entrar pouco a pouco na estreiteza de uma pretensa efetividade histórica e ser tratado com pretensões históricas, por algum tempo mais tardio, como fato singular." (31)

Mitico ou intelegivel, a movimentação da contracultura preparou a canção a falar, abrindo-se a uma profusão de desvios que aqui se tenta introdutoriamente palmilhar. Para ouvi-los, e preciso situar o horizonte do problema e ocuparse da onipresença assustadora da canção no mundo contemporaneo.

Salzman, um compositor americano de vanguarda constata que "a música gravada e onipresente nos dias de hoje. Ela transborda dos radios transistores, das paredes do elevador, do ambiente de trabalho de uma fábrica, dos alto-falantes de um magazine" (ou da praça de qualquer cidade do interior do Brasil), "dos fones individuais existentes nos aviões a jato, e das janelas abertas."

E acrescenta: "até mesmo as manifestações hippies mostram sempre ligada uma vitrola - único artefato da tecno-logia que eles acham digno de ser preservado." (32)

Os hippies faziam da escuta destas canções um signo especialmente identificado com o campo simbólico que tentavam inaugurar. Ouviam canções vendidas como uma mercadoria qualquer pela indústria cultural. No entanto, para o imagina rio hippie elas continham um carater de negação do próprio esquema e dos valores envolvidos nesta circulação produtora de armadilhas vampirescas. Paradoxalmente, aquelas e outras canções utilizam-se da maquina empresarial como meio de denunciá-la, assim como ocupam-na estrategicamente como meio para outros combates.

Por tudo isto e possível dizer que este recorte de canções emite um murmurio subterrâneo, soando como vozes con traditoriamente a margem no interior da estrutura produtiva que vão criando laços de cumplicidade crítica entre criador e consumidor.

Neste sentido, seja mítico ou inteligível, a interpretação deve também acolher, para problematizar, esta "voca ção filosófica" já entrevista noutros segmentos deste trabalho. Assim, talvez seja possível desvendar certas matrizes de ideias permeáveis ao resgate neste enclave por onde proliferam as vozes contraculturais através do canto de Gilberto Gil e Caetano Veloso.

"Um pintor como Cezanne, um artista, um filosofo devem não somente criar e exprimir uma ideia, mas ainda desper tar as experiências que a vão enraizar em outras consciências. Se a obra é bem-sucedida, tem o estranho poder de transmitir-se por si. Seguindo as indicações do quadro ou do livro, tecendo comparações, tateando de um lado e de outro, conduzido pela confusa clareza de um estilo, o leitor ou o espectador acaba por reencontrar o que se lhe quis comunicar. O pintor so pode construir uma imagem. É preciso esperar que esta imagem se anime para os outros. Então a obra de arte terá juntado estas vidas separadas, não mais unicamente existirá numa delas como sonho tenaz ou delírio persistente, ou no espaço qual tela colorida, vindo a indivisa a habitar vários espíritos, presumivelmente, espírito possível, como uma aquisição para sempre." (33)

Aquisição possível, para sempre problemática porque fecunda, a presença irrecusável de Caetano Veloso e Gilverto Gil neste campo de forças pede uma escuta delicada e criadora

Sedutora, misteriosa e fugidia, a música é mestra sem igual quando merleaupontyanamente realiza a passagem do silêncio à carne.

Sābia jogadora, ela articula-se debochada e reveren te graças à capacidade infinda de variar em torno de um tipo de mensagem que escapa muitas vezes, fugindo-nos a própria autoria dessa mensagem. Pois, da música, diz Luiz Orlandi, só podemos ter idéia pela nossa participação carnal em seu sentido, isto é, "esposando, pelo nosso corpo, sua maneira de significar." (34)

## NOTAS - INTRODUÇÃO

- (1) VELOSO, Caetano. "Oculto e obvio". Entrevista concedida

  a José Miguel Wisnik, in: Almanaque Cadernos de Li

  teratura e Ensino, nº 6. São Paulo, Brasiliense, 1978,
  p. 9.
- (2) Sobre o Tropicalismo ver bibliografia.
- (3) WISNIK, José Miguel. "O Minuto e o Milênio ou por favor, professor, uma década de cada vez". In: Anos 70. Música Popular. Rio de Janeiro, Europa, 1979-80, p. 23-23.
- (4) MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde. (1975). Texto estabelecido por Claude Lefort. Paris, Ed. Galimard, 1969. Citado por ORLANDI, Luis. A Voz do Inter valo. São Paulo, Editora Ática, 1980.
- (5) ORLANDI, Luis. A Voz do Intervalo (Introdução ao Estudo do Problema da Linguagem na Obra de Merleau-Ponty).

  São Paulo, Editora Ática, 1980.
- (6) CHAUI, Marilena. "Merleau-Ponty e a Dignidade Ontologica do Sensível". op. cit., p. 121.
- (7) Idem, ibidem.
- (8) Cf. texto de apresentação sobre Merleau-Ponty n'OS PEN-SADORES, op. cit. p. X.
- (9) Idem, p. XL.
- (10) MACIEL, Luis Carlos. "Encruzilhada da Contracultura". In: A

  Morte Organizada. São Paulo, Global/Ground, 1978, p. 27.

- (11) MERLEAU-PONTY, M. "O Filosofo e sua Sombra". Op. cit. p. 239.
- (12) Idem, ibidem.
- (13) Idem, p. 240-241.
- (14) Idem, p. 241.
- (15) MERLEAU-PONTY, M. "A Dúvida de Cézanne". op. cit. p. 117.
- (16) Idem, p. 118.
- (17) MERLEAU-PONTY, M. "A Linguagem Indireta e as Vozes do Silêncio". Op. cit. p. 146-147.
- (18) Idem, p. 144-145. (O grifo e meu).
- (19) Idem, p. 144.
- (20) Idem, p. 164-165.
- (21) Idem, ibidem.
- (22) ORLANDI, Luis. A Voz do Intervalo. Op. cit., p. 50.
- (23) Idem, p. 52.
- (24) Cf. texto de apresentação do volume sobre Merleau-Ponty na coleção OS PENSADORES, op. cit. p. X.
- (25) Entrevista ā revista LUZAZUL. Bahia, Codigo 4, Agosto de 1980.
- (26) Conforme palestra proferida pelo Professor Dr. José Miguel Wisnik, no Departamento de Literatura Brasileira da Universidade de São Paulo, em dezembro de 1982.

  A possível imperfeição da transcrição é de minha inteira responsabilidade.
- (28) WISNIK, José Miguel. "Onde não hã pecado nem perdão".

  In: Almanaque Cadernos de Literatura e Ensaio, nº
  6, São Paulo, Brasiliense, 1978.

- (29) WISNIK, José Miguel. "O Minuto e o Milênio ou Por Favor, Professor, Uma Década de Cada Vez". Op. cit., p. 8.
- (30) Idem, ibidem.
- (31) NIETZSCHE, F. "O Nascimento da Tragedia no Espírito da Música". São Paulo, Abril Cultural, (Os Pensadores), 1980, p. 10.
- (32) SALZMAN, op. cit.
- (33) MERLEAU-PONTY, M. "A Düvida de Cēzanne". Op. cit. p. 121.
- (34) ORLANDI, Luis. A Voz do Intervalo.op. cit., p. 253.

## CAPTTULO 1

HORIZONTE PLANETÁRIO

a. o rock

"mas que pode um pobre garoto fazer exceto cantar numa banda de rock and roll?"

The Rolling Stones

Considera-se o rock como sendo aquela forma hibrida que funde as correntes musicais do blues, do rhythm & blues, do country e do rock and roll. Um dado significativo de sua história recente reside, convencionalmente, em abril de 1967, quando com o LP Sergeant Pepper's os Beatles decidem utilizar todos os recursos musicais à sua disposição, aproveitando a sofisticação dos estúdios de gravação para transformar o rock numa experimentação múltipla das potencialidades da nova tecnologia.

Walter Benjamin mostrou que impulsos criadores so conhecem a possibilidade de destoarem da tradição quando realizam sua urgência num momento em que as condições de produção permitem e concorram, com técnicas desenvolvidas e socialmente estabelecidas, para o engendramento de uma nova forma artística. (1)

Entre as condições gerais de produção do rock o avanço das tecnicas e dos meios de produção artisticos contribuiram para alterar de forma substancial a experiência musical. Uma destas mudanças mais fundamentais e impetuosas consistiu

no fato de que o instrumento central de comunicação deixou de ser a exibição ao vivo e passou a ser a reprodução musical gravada. Ora, a gravação pode reproduzir a experiência musical em toda a sua plenitude sonora. Além disso, apresenta todo tipo de possibilidade de inovações técnicas.

Modificações que incidirão, no limite, num certo remanejamento e readaptação da experiência auditiva urbana, acrescente-se outro a specto importante para o estudo do rock: a renovação das formas de comercialização da música popular de consumo.

Como verifica Roberto Muggiati a canção (incluindo o rock anterior) ainda se restringiria aqueles três minutos ne cessarios ao esquema dos hits que, bombardeados intermitente mente, fabricavam as paradas de sucesso e intensificavam a comercialização dos discos. Uma vez mais, os quatro cabeludos de Liverpool aparecem como marco na mudança desse esque ma. "Os Beatles subverteram de tal maneira o esquema rotinei ro de comercialização que, em 1967, com Sergeant Pepper's lançaram o LP primeiro e so depois pinçaram do album uma ou duas canções, de maior agrado popular, lançando-as em compac to."(2)

Recorde-se que este disco inovador, "foi concebido formalmente como uma sinfonia, ou longa suite, suas faixas ligadas como se fossem diferentes movimentos, a abertura recapitulada no final, e uma coda. Existe também unidade temática, o que faz de Sergeant Pepper's uma especie de Summa Popologica, abrangendo os grandes temas que sacodem o mundo na decada de 60." (3)

Outro dado: a simultaneidade dos tempos experimentada contemporaneamente tem sua correspondência na vida musical pelo fato dos discos alargarem o campo da experiência em todas as direções. Graças a eles temos hoje a disposição muito mais obras do que jamais se imaginou em qualquer outra época da história da música.

No dizer de Salzman, "qualquer emissora de radio que transmita em frequência modulada apresenta em 24 horas repertório mais variado que as orquestras sinfônicas dos Estados Unidos executam durante todo o ano. Se o mito da universalidade está hoje se tornando uma realidade, isto é quase interamente o resultado da técnica fonográfica que, preservando grandes desempenhos e difundindo as músicas rapidamente e a baixo preço, deu à arte musical um passado, múltiplas presentes e um futuro possível e fascinante." (4)

Dado que, por sua vez, remete a outro igualmente indissociavel do panorama musical que se descortina a partir
do exame das condições gerais de produção de onde, em certa
medida, a força deflagradora do rock advem: a simultaneidade
dos códigos musicais dispostos todos hoje no horizonte aberto da criação.

Retenha-se, nesse sentido, a observação de José Miguel Wisnik: "Realmente, a multiplicação de códigos e comportamentos musicais disparatadamente simultâneos coloca a música contemporânea muito à distância de qualquer obediência a cânones tidos como exemplares e concordes. E na verdade não se trata nem mesmo de uma desobediência a normas preestabele cidas: a ultrapassagem de modelos não tem como referência

opositiva um centro fixo, mas as deslocações se dão entre modelos relativizados." $^{(5)}$ 

A consequência desta fusão de gêneros musicais contemporâneos é que a natureza e a qualidade da experiência mu sical se alterou radicalmente. Uma vez ampliados os recursos da escuta musical, a música conseguiu afinal obter um passa do, além de ter conquistado uma imensa diversidade de formas no presente. "Na teoria e, cada vez mais, na prática, toda a expressão musical da raça humana que nos chegou às mãos constitui um fundo comum de experiência, parte integrante da barulhenta e vigorosa confusão auditiva que preside a vida contemporânea." (6)

Este feixe de dados alinhavados animam a possível le gitimidade de nossa intuição, jã que parecem conter a exigên cia de uma nova disponibilidade da escuta, no sentido de promoverem uma alteração da sensibilidade e da percepção.

E e nesta mesma direção que irão convergir as refle xões do compositor de vanguarda: "Ao mesmo tempo, a tecnologia altera cada experiência que traz a público - quer intencionalmente através da utilização consciente de instrumentos eletrônicos, quer fortuitamente através da frequência com que a eletrônica intervém no mundo sonoro e na percepção de suas manifestações. Esta multiplicidade de experiências auditivas não-verbais - carga informativa, se o leitor perferir - inevitavelmente produz novos tipos de sensibilidade e novas maneiras de percepção." (7)

A natureza da escuta sendo transformada, assim como os meios onde ela lança; seus modos de emissão dilatando as

"antenas" do corpo, em suma, seu convite irrecusavel a uma audiência de novo tipo constituem-se em indices que configuram um campo sugestivo a indicar o aparecimento de uma nova sensibilidade no interior da cultura urbana.

Podemos reter agora este dado irreversível ainda por Salzman: "A tecnologia criou uma multiplicidade de publicos; o mito de uma platéia 'séria' e compacta não é mais sustentavel. Os membros de uma geração mais recente, inconformados com as formas musicais tradicionais, instauram vos modelos. Eles conhecem as formas tradicionais, conhecemnas através de diversos meios e sob outro ângulo - não fruto de uma tradição monolítica mas como parte de um condicionamento mais amplo. A geração do elepê ouve de maneira di ferente mas inteligivelmente e sem dar muita importância prioridades de ordem e progressão. A nova geração é orientada auditivamente e a música (especialmente em suas manifesta ções não-lineares) é a sua necessidade histórica e de mentalidade ligada ā arte moderna - noções todas numa velha perspectiva dialética da cultura não possuem mais serventia. Os velhos dualismos estão mortos; não há mais essa coisa chamada vanguardismo. Todos os estilos, todas as es colas possíveis e imagináveis, existem simultaneamente ou, o que vem a ser a mesma coisa, a noção de escola e estilo estã sepultada. A 'mūsica moderna' estā morta... viva mūsica moderna!"(8)

Aquilo que, recentemente, Haquira Osakabe, refletindo sobre as manifestações do maio de 68 na França, denominou precisamente como sendo a reivindicação do direito de assim<u>i</u> lação de tudo (9) impregna de ponta a ponta certa visão contracultural, visível e corporificada pelo rock. Ela desdobra se, por exemplo, na descoberta das infinitas possibilidades do som: "Não hã qualquer motivo apriorístico pelo qual certo tipo ou aspecto sonoro (por exemplo, determinado som ou uma melodia no sentido tradicional) tenha de ser dominante sobre outros tipos ou aspectos (por exemplo, timbres ou ruídos excêntricos), embora uma obra musical possa separá-las. O som pode ser usado em função de seu próprio valor, como experiên cia considerada em si mesmo (qualquer que seja ela), mas pode também aparecer figurativamente - isto é, com alusões aos sons do mundo real ou da outra música, como imagens visuais."(10)

O disco Araçã Azul, de Caetano Veloso,  $\vec{e}$  ilustrativo. Nele, o poeta sai  $\vec{a}$ s ruas de  $S\vec{a}$ o Paulo, gravando a disso nancia das buzinas, dos arranques e das reduzidas dos motores, registrando o burburinho da multidão pedalando as calça das, mixando todos estes ruídos no disco, onde funcionarão como contracantos expressivos das canções.

Os elementos resumidamente desfilados aqui, alterado res do quadro musical de nossa época, configuram, pelo lado das forças produtivas, uma original mutação. Pode-se arriscar dizer que, do mesmo modo como a técnica e as numerosas descobertas do fim do século XIX afetaram a percepção, o olhar, o andar, a experiência da multidão, enfim, aquela série de inovações técnicas que, segundo Walter Benjamin, tive ram em comum o fato de substituir uma série complexa de operações por gestos bruscos, mecanizados, automatizados, de mo

do analogo à descoberta e à utilização maciça da tecnologia acustico-eletrônica aplicada à musica, o rock (aliado à experimentação das drogas) seria um ponto de encontro contemporâneo para novas modalidades do ser e do perceber.

De que maneira?

Entendo que tais mudanças, ao influirem decisivamente sobre os reflexos da audição e dos modos de percepção da juventude que mergulhou neste universo sonoro-existencial, fe cundaram alguns valores que possivelmente (esta a minha intuição) introduziram uma ruptura com o modo tradicional sob que se assentam os registros da sensibilidade.

Resultando daí uma atitude capaz de instituir, tão fragmentária e explosivamente quanto os meios de que se serviu (o rock, a droga e a errância) novas maneiras, difusas, escorregadias, quase impalpáveis, de avaliar e sentir o mundo contemporâneo. Reciprocidade histórico-social pela qual a musica de Caetano Veloso e Gilberto Gil (para não falar de outros tantos) sustenta-se com energia e riqueza de sugestões.

De qualquer modo, o rock não é apenas uma música a mais: tornoù-se efetivamente um signo que transcende a esfera musical, sua participação no show busines e no mercado da indústria cultura, para revelar-se como uma produção criadora que expressa um repertório de experiências praticadas pela juventude rebelde em vários cantos da Terra.

De Litle Richard a Jimi Hendrix e Pink Floyd; do grin to negro do blues americano aos Rolling Stones, Janis Joplin, Led Zepellin e Who; dos Mutantes a Caetano Veloso, Gilberto

Gil, Novos Baianos e Rita Lee: atravessando as formas psicodelicas que o pensamento musical e a tecnologia avançada propiciaram, o fundo sobre o qual se movem as multiplas manifes tações do rock and roll é um so: a rebeldia de uma geração produziu suas formas próprias de percepção, entendimento e expressão.

Não que se tivessem inventado novos 'objetos' de pensar do qual a juventude rebelde, e somente ela, alcançasse a posse e a fruição. Digamos que, pela experiência vivida das formas abocanhadas da tradição, digeridas e reelaboradas ao impacto com os novos elementos (o rock e a droga) foi possível circunscrever um dominio para pensar que ainda não havia sido pensado.

Pois, se o capitalismo recompõe constantemente a consciência individual e social, adaptando-os à coisificação das pessoas e à fetichização das coisas, para o escritor português Jorge de Lima Barreto (que estuda o tema) o que ele não pode recuperar é um certo "sistema interior" que transparece nas manifestações culturais que as "comunidades libertárias" criaram e recuperaram.

E a droga e um elemento indissociável deste contexto. Para ele, "a transmissão psicológica mantém-se isenta. Na experiência psicodélica (interior) a consciência alienada pode impor ambientes, usos, artes, separados da estrutura imperialista." (11)

E ainda o escritor português quem detalha, na sua linguagem esbravejante, a transcedência cultural do rock, sua aliança com o universo das drogas e alguns indices daqui

lo que Marcuse iria denominar "A Grande Recusa":

"O gozo da new generation (...) torna-se concretamen te uma forma politico-cultural. Tem uma produção material sin gular - dessa produção faz parte a pop music. O contato da comunidade capitalista com o indivíduo e rompido não sem vio lência: os teddy-boys, os drogados, os beat niks, os dealers, os desempregados, os hippies, os homossexuais, os chulos, os play boys, os rocky-boys, os estudantes, os drop-aut, os loucos, os vadios, os oportunistas de baixo calibre, uma comunidade exótica e desviada da sociedade capitalista; num to tal de milhões e milhões de seres humanos (vivos como os outros, que comem, que dormem, que fodem)."

Para ele, "o fluxo esquizoide dessa comunidade tem uma musica: o rock. Através do rock (mais do que através da pop-arte das artes plásticas burguesas, mais do que através da moda recuperada e exotica, mais do que através da propria disseminação de circulos de droga) repercute os seus padrões. Não precisamos de viver na América: um disco de rock contamina imediatamente desta peste cultural. É uma doença, não tem cura. (...)

Que deslanche mais um pouco a escrita de Barreto:
"A comunidade da recusa não lhe interessa o horário rígido,
o trabalho brutal e exterior, o comportamento estandardizado, a copula como parto matrimonial, a promoção na sociedade
ou no Partido, a triologia familiar cristã e sua promiscua
relação triangulada, a paranoia dos chefes, a violência dos
militaristas, a escrementação da guerra, a arte esteriotipada, o veneno dos burocratas, a evolução fictícia e poluidora

das técnicas, as velocidades delirantes dos meios de transporte..." (12)

## b. a droga

"(...) De olhos cerrados, imagens coloridas, movimen tadas e fantásticas invadiram-me a mente sem cessar. Era especialmente extraordinária a maneira pela qual todos os sons - por exemplo, o ruido de um carro que passava - eram transpostos em sensações visuais, de tal modo que a cada som e ruido produzia-se uma imagem colorida correspondente, mudando de forma e cor, como um caledoscópio."

O relato é do Dr. Albert Hofmann, químico e diretoradjunto do laboratório de pesquisas da Companhia de produtos Químicos Sandoz, na Basiléia, Suíça, após ter de interromper seu trabalho de laboratório no meio da tarde de 16 de abril de 1943. Depois de uma boa noite de sono, ele declarou que se sentia "completamente bem, mas cansado." Naquele quente dia de primavera, ele houvera acrescentado um grupo químicdietilamida ao ácido isolisérgico e formado a dietilamida do ácido lisérgico cristalino. Chegara o LSD. (13)

A experimentação das drogas repercutiu no mundo ocidental como um fenômeno de massa e foi em grande parte util<u>i</u> zado pela juventude urbana rebelde às normas estabelecidas.

Signo importante nas mudanças que estamos tentando desvelar, e nesta mesma direção que Herbert Marcuse observara que, "a consciência da necessidade de uma revolução da percepção para se chegar a um novo tipo de sensorialidade tal

vez seja o núcleo da verdade na investigação psicadelica."(14)

Interessa.nos, sobretudo, o aspecto *cultural* da droga, na perspectiva de quem, independente do discurso médico ou legal, considera-a enquanto um dos 'experimentos culturais da década', para aí colher o problemático da *promessa* (prenhe de ceus e infernos) de auto-conhecimento e liberação das potencialidades do corpo e da mente.

Neste sentido, veja-se os ensaios de Octávio Paz, que articula a questão das drogas com o advento da modernidade e a consequente perda da imagem totalizante do mundo.

É deste modo que ele explicita sua utilização moderna: "La antiguidad conoció muchas drogas y utilizó con fines de contemplación, revelación y extasis. (...) La diferencia es la seguinte: para los creyentes estas prácticas constituyen un rito; para algunos poetas modernos y para muchos investigadores, una experiência." (15)

As drogas intensificam de tal modo nossas sensações e as combinam de maneira a nos permitir contemplar a vida em sua totalidade. A afirmação  $\tilde{\mathbf{e}}$  de Baudelaire, que  $v\hat{\mathbf{e}}$  na tenta  $\tilde{\mathbf{e}}$  cão das drogas a manifestação de nosso amor pelo infinito. (16)

Desejo de comunhão também comentado por Paz: "La droga nos devuelve al centro del universo, punto de intersección de todos los caminos y lugar de reconciliación de todas las contradiciones. El hombre regressa, por decirlo así, a su inocencia original. El tiempo se detiene, sin cesar de fluir, como una fuente que cae interminable sobre sí misma, de modo que ascenso y caída se funden en un solo movimien-

to."(17)

Ressalte-se, entretanto, que não ha nenhuma relação direta de causalidade entre a ideia da modernidade e a experimentação abrangente das drogas no mundo ocidental: "La eva poración de la idea de Dios en el mundo no procede de la aparición de las drogas (conocidas, por otra parte, desde hace milenios)." (18)

Mais descrições e penetrantes revelações sobre as experiências alucinogenas encontram-se no ensaio que Octávio Paz dedica ao poeta Henri Michaux que, entre 1956 e 1959, publicou três livros relatando seus encontros com a mescalina. Para expressar tais experiências Michaux produziu textos em prosa, poemas e desenhos que, no dizer de Paz, interpenetram-se, prolongam e iluminam-se mutuamente:

"Todas su tentativas se dirigen a tocar esa zona, por definición inexpresable e incomunicable, en donde los significados desaparecen, devorados por las evidencias. Centro nulo y henchido, vacío e repleto de sí al mismo tiempo. El signo y lo señalado - la distancia entre el objeto y la consciencia que lo contempla - se evaporan ante la presencia abrumadora, que sólo es."

A experiência revela-se enquanto um incessante cair de mascaras que se descolam do rosto para circular no vacuo, no entremeio do corpo, como fantasmas a rondar o ser.

Também experiência do silêncio, da não-linguagem, análoga talvez ao que os orientais julgam ser o verdadeiro conhecimento, isto é, aquele estado de não-saber que é o mais puro de todos os saberes. Daí, a linguagem exibir problemati

camente seu proprio limite:

"(...) La tension extraordinaria del lenguage de Michaux procede de que toda su acerada eficacia esta regida por una voluntad lanzada al encuentro de algo que es lo ineficaz por excelencia: ese estado de no saber que es el saber absoluto, el pensamiento que ya no piensa porque se ha unido a si mismo, la transparencia infinita, el torbellino inmovil.

(...) Exploración o encuentro? Más bien lo segundo. Cuerpo a cuerpo con la droga, con el temblor de la tierra, con el temblor del ser sacudido por su enemigo - um enemigo que se funde com nuestro propio ser, um enemigo que es indistinguible e inseparable de nosotros.

Encuentro com la mezcalina: encuentro com nosotros mismos, con ele conocido - desconocido. El doble que lleva por mascara nuestro rostro. El rostro que se borra y se transforma en una inmensa mueca de burla. El demonio. El parayso. Ese no soy yo. Ese soy yo. Martirrisible aparición. Y al volver el rostro: no hay nadie. Tambien yo me he ido de mi mismo.

Espacio, espacio, vibración pura. Gran regalo, don de dioses, la mezcalina es una ventana donde la mirada se descola infinitamente sin encontrar nada sino su mirada. No hay yo: hay el espacio, la vibración, la vivacidad perpetua. Luchas, terrores, exaltaciones, pánicos, delicias:? es Michaux o la mezcalina? Todo ya estaba en Michaux, todo ya existia en sus libros anteriores. La mezcalina fue una confirmación. Mezcalina: testimonio."

Testemunho do proprio poder pessoal. Ausência de ego. Concentração e despreendimento do ser que é muitos. Unidade por vezes plena, reencontrada la no âmago da instabilidade originaria. Entrelaçamento do ser com o mundo. Experiência dos limites: dualidade acirradamente radicalizada até os fios que o constituem fragmentária e provisoriamente.

"El poeta vio su espacio interior en el espacio de afuera. Transito del interior al exterior - un exterior que es la interioridad misma, el núcleo de la realidad."

Experiências todas que semelham a sensação que a transformação da vida contemporânea engendra no corpo social. Daí a especificidade da contracultura residir no fato dela radicalizar e buscar a fundo a corporeidade destas sensações, um modo de com o corpo tocar mais de perto estas revelações do ser.

"? No hay cientro? Sacudido por la rafaga de la mezcalina, chupado por el torbellino abstracto, el occidental moderno no encuentra a que aisrse. Ha olvidado los nombres, Dios ya no se llama Dios. Al azteca o al tarahumara le basta ba con pronunciar el nombre para que descendiese la presencia divina, en sus infinitas manifestaciones. Unidade y pluralidad de los antíguos. Nosotros, a falta de dioses: Pululación y Tempo. Hemos perdido los nombres. Nos quedamos com 'las causas y los efeitos, los antecedentes y los consecuentes'. Espacio repleto de insignificancias. La heterogeneidad es repetición, masa amorfa. Miserable milagro."

Analoga a experiência alucinogena, as manifestações culturais recobertas sob o nome de contracultura, enlaçam-se

numa nova sensibilidade quando procuram atravessar certas no ções petrificadas pela continuidade da tradição.

O esforço de (re)conhecer as categorias de tempo e de espaço, para além das paredes do entendimento cartesiano, provoca uma certa redefinição, neste trajeto, das dimensões da racionalidade, do silêncio e do corpo. Destampando as amarras da cultura instituída tais manifestações procuram abrirse ao vozerio plural que emana desta coexistência entre sere-coisa, como a rever-se por vezes, em contato com aquele estado pré-reflexivo, selvagem, anterior aos conceitos, de que fala Merleau-Ponty.

Sigamos um pouco mais as brilhantes reflexões de Octãvio Paz:

"(...) Expuesto a descargas fisiológicas continuas y a una tensión psíquica implacable, el ser se abrió. La exploración de la mezcalina, como el incendio o el temblor de tiera, fue devastadora; solo quedó en pie lo essencial, aquello que, por ser infinitamente debil, es infinitamente fuerte. Como se llama esta facultad? Se trata de una facultad, de un poder o, mas bien, de la ausencia de poder, del total desamparo del hombre?

Me inclino por lo segundo. Ese desamparo es nuestra fuerza. En el momento último, cuando ya nada queda en nosotros - pérdida del yo pérdida de la identidad - se opera la fusión con algo ajeno y que, sin embargo, es nestro, lo único en verdad nuestro."

Droga: um transe de revelação, uma transa de comunhão, choque, afastamento, horror e maravilha: experiência

da morte e de um renascimento.

"El transe demoníaco fue sobre todo la revelación de un erotismo transhumano - y por eso infinitamente perverso. Una violación psíquica, un insidioso abrir y extender u desplegar las partes más secretas del ser. Nada sexual. Un universo infinitamente sensual y del que habían desaparecido el cuerpo y la figura humanos. No el 'triunfo de la materia' o de la carne sino la visión del reverso del espíritu. Lascívia abstrata: 'Disolución - palabra justa y que comprendi en un relâmpago..."

Em suas reflexões, Paz aproxima esta "experiência di vina" aos procedimentos poéticos, onde medida e ritmo fundem se em movimentos de perfeição e completude:

"Un instante nace, asciende, se abre, desaparece en el momento em que otro instante nace y asciende. Dicha traz dicha. Sentimento indecible de abandono y seguridad. A la visión de los dioses sucede la no visión: estamos en el cientro del tiempo. Este viaje es un regresso: desprendimento, desaprendizaje, vuelta al nascimiento.

Lã no visión: fuera de la actualidade, la historia, los propositos, los cálculos, el odio, el amor, 'mas allá de las resoluciones y las irresoluciones, más allá de las preferencias; el poeta regresa a un perpetuo nascimiento y escucha 'el poema interminable, sin rimas, sin música, sin palavras, que sin cesar pronuncia el Universo'. La experiencia divina es participación en un infinito que es medida y ritmo." (19)

Despreendimento, disponibilidade, abertura sem con-

ceito para as coisas: uma escuta atenta de certas canções de Gil e Caetano requer tanto o despojamento do espírito quanto o cultivo desta ambiência (que chamamos contracultural para poder reencontrar certa prática histórica entretida neste sistema de referências). Implica na pregnância pelo corpo de todo este universo sugestivo que se vai delineando aqui.

Por outro lado, e necessario observar que tais experiências solicitam sua inserção num determinado campo simbolico, porque os discursos e imagens que sobre ela se produzem dependem fundamentalmente dos valores culturais que rodeiam a orbita desta pratica.

É neste sentido que Lévi-Strauss, estudando o uso de alucinogenos em povos diversificados (os Quinault, ao sul da costa do Pacífico; os Ojibwa, no alto Missuri; os Tete-de-Boule, Micmac, Cheyenne, todos na costa Atlântica; assim como na América do Sul, através da mitologia dos Jês, Munducuru, Tukuna e Warrau - entre outros) afirma que "os alucinoge nos não contêm uma mensagem natural, cuja noção mesmo seria contraditória; são detonadores e amplificadores de um discurso latente que cada cultura conserva, e cuja elaboração as drogas permitem ou facilitam." (20)

No caso da década de 60, seus laços mais abrangentes vinculam-se aos outros signos que compõem a triade básica do universo contracultural. A reafirmação destes nexos encontra-se, sobremaneira, na obra já mencionada de Jorge de Lima Barreto. Diz ele: "Ora sabe-se muito bem que a organização sonora da pop evoluída é fruto dum contato interior especifico: a experiência dos alucinogenos, que outras civilizações

tiveram e têm (indios, orientais, arabes, negros africanos) alteram os sistemas culturais, expande-se no mundo através do lumpen e da burguesia, imbuindo a sociedade de novos conceitos sexuais, políticos, artisticos, religiosos."(21)

Entendo que não se trata exatamente e ao pé da letra de uma ruptura vertical, vertiginosa, com o horizonte estabe lecido. Este não deixa de formar o solo sobre o qual a movimentação dos anos 60 assentou-se. Encontrando-o preenchido, parece ter havido aí um estranhamento radical que, por sua vez, tornou urgente uma reavaliação: era necessário optar entre arcar com as quinquilharias da cultura já construída, as sumindo as responsabilidades deste envolvimento, ou, de algum modo desfazer alguns destes laços.

Trata-se, então, a meu ver, de uma abertura delicada no interior da propria estrutura das relações sociais. E o empenho deste ensaio consiste justamente em delinear e reconhecer um certo alargamento do espaço psíquico e cultural por onde se tenha, num primeiro momento, despejado a carga ancestral adquirida para, num segundo momento (na verdade concomitante), construir os conteúdos e dar forma ao ímpeto pul sante na direção de um reordenamento do espaço mental e social, de acordo com práticas e ritmos criados coletivamente. Simultaneamente, tal desejo explodiu em diferentes regiões do planeta - ainda que, sua 'origem' possa ser atribuí da ãs primeiras manifestações de rebeldia nos centros capita listas mais avançados.

Criou-se desta maneira um circuito alternativo fund<u>a</u> do numa cumplicidade dos participantes, onde os novos signos passaram a produzir os sentidos indispensaveis ao encontro e ao relacionamento entre aqueles que se queriam sentir iguais nesta experiência contestatória, ardente de novos sonhos. Cír culo alternativo e subterrâneo: "o movimento do Estado tem um ritmo proprio que o estar no mundo do drop-out não cumpre." (22)

A meu ver, a experimentação das drogas trouxe um dado irreversível à cultura entronizada na variedade unidimencional dos povos ocidentais. Ela trouxe à tona um "irrefletido que estava à distância", um "irrefletido que éramos ingenuamente e que agora não somos mais", para falar com Merleau-Ponty pelas laterais.

Isto porque o que se viu e se experimentou nestas via gens drogadas ao embalo do rock, passa a movimentar fugidia e esquivamente as demais estruturas que se mantem funcionando nos termos em que se originaram.

Dimensão cujo alcance escapa aos propósitos deste en saio, permanece porém a necessidade de problematizar o entre laçamento droga-rock-rebelião, percorrendo um tanto mais cer tas expressões desencadeadas ainda no palco internacional da contracultura.

Jimi Hendrix, sabe-se, queria o mesmo que sua virtuo sa e delirante fender: dilatar todos os espaços musicais e mentais possíveis. Queria o céu e tudo o mais.

Bob Dylan, em 1966, descrevia a seguinte pretensão

na canção *Blow Their Minds:* "Vou deixar crescer os cabelos até os pes tão estranho / que pareça uma cadeia de montanhas ambulante / então vou a Omaha a cavalo / ao clube de campo e ao campo de golfe / levando um *New York Times* / dar umas tocadas / expandir suas mentes /"(23)

A transa era fazer a cabeça de todo mundo. Senão, a recusa de deixar de ser jovem, expressa e concretizada muitas vezes através da própria morte. Este espírito oscilante, exibindo a dupla tentação da contracultura pode servir-se, quando quis, do potencial auto-destrutivo latente no risco de ingestão excessiva de qualquer droga.

Em 1965, Pete Townshend, vocalista do grupo de rock The Who, numa canção-tipo-símbolo daqueles tempos, proclamava em My Generation: "People try to put us down / Just becau se we get around / Things they do look awful cold / Hope I die before I get old / This is my generation, baby /".

Estes breves recados ilustrativos permitem problema tizar a corporificação da visão contracultural, quando decla ram sua dupla tentação: a de construir um registro perceptivo e vivencial alternativo âquele que a modalidade burguesa do capitalismo erigiu como ideal, assumindo definitivamente sua alteridade em relação ao padrão estabelecido, ao mesmo tempo em que se move pelo desejo de configurar-se enquanto uma fenomenologia exemplar e generalizável da experimentação no mundo, revelando sua vontade de poder abarcar a totalidade da existência.

Uma contradição que coexiste em muitas dimensões pelas quais pode-se reter para exame o fluxo contracultural, ela acaba sendo incorporada pela propria dualidade que preside a bipartição do rock e das drogas, sob a qual a rebeldia assentou sua expressividade e exprimiu seu modo particular de participar da cultura urbana.

O rock  $\tilde{e}$  sua linguagem. E sob seu solo convivem abertamente a selvageria ritmica de um Alvin Lee e o delirio cerebral de um grupo como o Pink Floyd.

No primeiro, especialmente no Ten Years After do Festival de Woodstock, repercute alucinadamente uma brutal explosão da fala do corpo que quer vibrar. Nesta apresentação, seu frenesi radicaliza-se quase à beira do descontrole e oscila perigosamente no limite da perda do domínio sobre os gestos: ameaçado pelas pulsões devastadoras impelidas pelo desejo de se mover para além do delimitado do corpo e arrebentar precisamente aquilo que garante sua consistência mundana. Isto é, no ponto extremo em que o guitarrista descobre o impedimento mortal barrando o vôo sem as amarras do involucro corpóreo, dado o impacto insuportável que lhe oferece a premência de desvencilhar-se, para não mais voltar, do controle sobre sua própria coordenação motora.

Noutro polo reina, inversamente, a radicalidade do mergulho nos devaneios imagéticos produzidos pela pantomina eletrônica de um *Pink Floyd*. Sua musicalidade espacializante amplia as possibilidades dos sentidos, numa *viagem* intensificada por desdobramentos simultâneos de registros perceptivos, interpenetrados por momentos onde a recorrência melődica celebra, em êxtase, *as descobertas da mente*, para logo em seguida retomar-se em deslocamentos na busca de mais e mais

canais inesperados por onde a percepção possa filtrar,  $dif_{\underline{e}}$  rentemente, a multipla sensorialidade do mundo.

Daí que o risco do rock progressivo corresponda ao que, no avesso experimenta correr seu duplo inseparável, o rock pauleira de um Alvin Lee, por exemplo: mais 'instinti-vo' e menos 'espiritualizado'.

Ouça-se qualquer disco de Pink Floyd: viajantes des-bravadores do inconsciente, interlocutores sem trégua dos fantasmas que nele habitam, na sonoridade de seu embalo psicodélico a promessa de auto-conhecimento (contida no passaporte de viagem) tremula fragilmente pelo impacto do confron to com o tenebroso para-si que estas vozes desvendam diante de nos. Quer dizer: do que restou de nos, neste tênue fio on de coexistimos agora: universo impalpável estranhado para com as estrelas, lançados a um fundo incorpóreo que não é me nos que um oco desencarnado do ser.

Luta que nos arrasta aquela outra dualidade que institui a aventura da experimentação maciça do potencial das ervas vegetais, dos cogumelos naturais, da porção estimulado ra da farmacopeia, do acido lisergico até os variados tipos de alucinogenos.

Os objetos químicos ou naturais são dotados de maior ou menor grau de volatização sensitiva e contribuem com mais ou menos elementos de risco para saude do corpo. Redescober tos pelos estudos antropológicos sobre outras formações culturais e pelo desenvolvimento da ciência natural em experimentos laboratoriais, são produtos cujas implicações biológicas e culturais definem sua comunidade com a contracultura

(diga-se: com a rebelião da juventude e com a música que a expressa).

Definição discernível na medida em que, muito ou pou co, alteram substancialmente a qualidade e a intensidade das percepções cotidianas: dilatando o espectro da visão, os sentidos do tato, da audição e do olfato, modificando e metabolizando novas inflexões perceptíveis para o corpo - num processo intrínseco de metamorfosear a sensibilidade para ampliar, noutras direções, a vibração do contato do ser mundificado.

Que não se perca sua corajosa aventura pela radical<u>i</u> dade que, como no rock, reune também seu duplo perigo: o ave<u>s</u> so da descoberta das infinitas possibilidades da percepção, atraves da utilização das drogas, e o estranhamento abusivo que dilacera o corpo-que-descobre e por vezes, nele não se reconhece.

Aliada aos extases, horrores, e revelações descritas por Octavio Paz paginas atras, um outro espanto resplandece aí. Sabe-se que uma das experiências mais assombrosas provocadas pelo uso de alucinogenos e a dissoluta e completa ausencia de conexão que, muitas vezes, estabelece-se entre ofluxo mental e o movimento gesticulante e utilitario do corpo. "A exterioridade da experiência psicadelica e a inatívidade, a imobilidade física e especial." (24)

Profunda imersão interna, nela, a intensidade com que nossa suposta dualidade e ainda mais acirradamente bipar tida reduz, inevitavelmente, a dimensão de um dos... digamos "polos tradicionais" (e neste caso, o corpo) ao turbilhão in

controlavel de uma câmara produtora de imagens, que o mote do desejo não para de desencadear. Tal privilégio satânico onde a parte é o todo, motiva grandes seqüências de lapsos de linguagem, induz à inapetência para o gesto, a piruetas mentais assoladas por pânicos e extases sucessivos, entrecruzados.

Choque refeito, choque reposto, o viajeiro experimenta um estranhado distanciamento da pele, dos ossos, e no limite, da atração que organiza o corpo em direção ao movimento.

Analoga experiência do limite, ela talvez correspon da, inversamente, ao estado de "ligação" propulsionado pelas anfetaminas, heroinas e cocainas: experimentações onde o cor po move-se por excesso de energia, ao passo de quase dispensar a consciência e a vontade daquele que 'o move'.

Mundo desencarnado num extremo, corpo coisificado no outro. Ou melhor: mundante descorporificado X encorpante coisimundificado. De todo modo, é possível dizer que o fenômeno contracultura aglutina multiplas experimentações dos limites interpostos até então pela tradição, submergindo (ou emergindo?) até à sua radicalidade constitutiva.

Constituindo-se enquanto um modo de regresso (ou entrada?) ao amago daquele Ser Bruto, pré-reflexivo de que fala Merleau-Ponty, ora desencadeando o irrompimento do corpo berrante e convulsionado dos instintos, ora aventurando-se vertiginosamente pelo espaço caleidoscópico do inconsciente pluralizado de fantasmas.

Por todos os lados o império dos sentidos: pode des-

pertar sob a forma de plenitude sensoria irrefreavel numa re lação amorosa, ou vibrar de sugestões imageticas num passeio solitario pelas ruas de uma grande cidade.

## c. a rebelião

Estourando primeiramente nos centros capitalistas avançados como uma resistência juvenil, articulada como resistência à solicitação de cidadania por parte do poder, e concretizada na negação em participar das guerras de dominação pela qual essa moçada não se sentia responsável, a revolta tomou as praças e fez arder as guitarras. Embalado por aqueles que não desejavam tomar para si a continuidade de uma luta, na qual o sentido se perdia na violência recíproca (e na hipocrisia das palavras-de-ordem dos governantes americanos), viciosa e legitimadora de antigos esquemas opressivos, o gesto originário desta rebeldia adquire as formas daquilo que Herbert Marcuse, com todas as maiúsculas, chama "A Grande Recusa".

E preciso ressaltar, entretanto, que tal momento de negatividade - imprescindível na época da guerra-pouco du-rou. O deslocamento que veio na sequência se explica pelo fa to de que perpetuar uma luta montada sobre um jogo cujas car tas já vinham de antemão marcadas pelo opositor seria dissolver a vontade criadora num combate desigual e, pela correlação das forças dispostas, condenado a derrotar-se.

Ao perceberem a inutilidade em proceder à exaustiva negação de todo o estado de coisas, estes milhares de jovens espalhados pelo Ocidente passaram a produzir seu proprio es-

UNICAMP

paço de ação, criando seus proprios referenciais de contato com o mundo, inventando novos signos de cumplicidade para a convivência grupal.

Um antropologo diria que este grupo disperso, afinado entre si para desafinar em relação ao resto, soube construir seu ethos e produzir suas formas simbolicas alternativas, como um modo de assegurar mundanamente sua alteridade, e efetivar-se como uma diferença em meio ao burburinho cosmo polita avido pelo homogêneo.

A sociologia reafirmaria que, por esta epoca, as fronteiras entre nações ja sofriam um poderoso abalo transformador, dado o avanço das tecnicas produtivas e, especialmente, dado o desenvolvimento, sem igual na historia, dos meios de comunicação.

Se a sensação planetária e plenamente contemporanea, a prática inda resiste à esta percepção. Não e à toa o canto de John Lennon em Imagine, a sonhar com países sem fronteiras. Não se trata de etnocentrismo desta vez, mas de uma sensibilidade companheira da velocidade das mutações que a tecnologia imprime à vida dos cidadãos, tornando a informação qualquer coisa de comum, reaproximando os homens através da consciência ecológica como resistência a um possível estouro do planeta.

E ai justamente um historiador poderia demarcar o momento desta 'consciência de irmandade no planeta' no instante em que o homem da Terra participou (pelo foguete ou pela televisão) da inusitada aventura em direção à outro planeta do sistema solar.

Acolhendo a dança humana sob o ritmo de uma gravidade diferente, a Lua teve o poder de devolver aos humanos, a revelação de uma cumplicidade existencial em que estamos todos metidos. Do mesmo modo que um resenhador do futuro dirã que, com o lançamento do 'ônibus espacial' o limiar do século XX abriu-se para a era em que poderão ser levados e trazi dos satélites, telescópios e uma infinidade de equipamentos que estarão trabalhando (a orbitas cada vez mais distantes da Terra), com vistas a expandir os limites da circulação e da comunicação planetária. Que pelo menos ele escute "Blowin in the Wind", a canção de Bob Dylan transformada em hino pelo Movimento dos Direitos Civis Americanos. Ou, que registre o drama de Joan Paez, levada a denunciar música a prisão de seu companheiro, condenado por recusar-se a trocar o amor pelos Beatles e os Rolling Stones por uma me tralhadora "oferecida" por um comandante americano que acenava de uma trincheira qualquer do Vietnã.

"Eu não queria um daqueles empre gos em que a gente trabalha anos a fio e no fim ganha um relógio de ouro de presente."

(Joe Cocker)

O desprezo que, nos anos 60, muitos jovens experimentaram em relação à cultura vigente é um grito de seus instintos. Esta é uma opinião comum entre os analistas da rebeldia da década. Para Marcuse, o estudo destas manifestações deve levar em conta o fato de que elas radicalizam sua crítica e a estendem a todas as organizações sociais onde os valores da produtividade, competitividade e desempenho a modulam. As sim como a maneira de pensar tais organizações sobre o esque ma dualista razão X sentidos, no qual o primeiro predomina e cria o homem unidimensional e impede o prazer e a livre criação dos indivíduos.

Dira Marcuse: "A nova sensibilidade tornou-se, por essa mesma característica, praxis: emerge na luta contra a violência e a exploração onde quer que esta luta se desenvol va por meios e formas de vida essencialmente novos: negação de todo o establishment, da sua moralidade, da sua cultura; afirmação do direito de construir uma sociedade onde a abolição da pobreza e do trabalho arduo conduz a um universo onde o sensível, o lúdico, a tranquilidade e o belo se tornam for

mas de existência e daí a forma da propria sociedade."

As reflexões de Marcuse procuram definir a dimensão política dos movimentos que ele denomina, de um modo geral, como "A Grande Recusa". (25) O gesto político dã-se na medida em que "ao proclamarem o 'desafio permanente' (a contestação permanente), a 'educação permanente', a Grande Recusa, reconhecem a marca da repressão social mesmo nas mais sublimes manifestações da cultura tradicional, mesmo nas manifestações mais espetaculares do progresso têcnico."

E acentua: "Agora, na rebelião da jovem intelligentsia, o direito e a verdade da imaginação se tornam as exigências da ação política (...) O protesto político, assumindo um caráter total, atinge uma dimensão que, como dimensão estética, tem sido essencialmente apolítica. E o protesto político ativa nessa dimensão precisamente os elementos orgânicos de base: a sensibilidade que se revolta contra os ditames da razão repressiva, e, ao fazê-lo, invoca o poder sensitivo da imaginação. A ação política que insiste numa nova moralidade e numa nova sensibilidade como precondições e resultados da transformação social ocorre numa altura em que a racionalida de repressiva que pôs em execução as realizações da sociedade industrial se torna profundamente regressiva - racional somente na sua eficiência para 'moderar' a libertação."

Deste modo, conclui, "a nova sensibilidade e a nova consciência hão de projectar e guiar tal reconstrução e pedem uma nova linguagem para definir e comunicar os novos valores (linguagem no sentido mais lato, que inclui palavras, imagens, gestos, tons)."

É por isto que a ingressão do estético no político caracteriza um dos elementos de revolta contra a sociedade capitalista entre a juventude não-conformista. Ela revitaliza certos signos culturais cujas implicações políticas são evidentes. Marcuse descreve algumas destas mudanças: inversões de significado: dar flores à polícia, o "poder das flores, por exemplo, e um gesto que envolve a redefinição e a propria negação do sentido do poder. E mais: A beligerância erotica nas canções de protesto, o gosto sensual dos cabelos compridos, do corpo submetido à limpeza plástica."

Neste sentido, Marcuse irá dizer ainda que uma socie dade estabelecida impõe a todos os seus membros o mesmo meio de percepção. "Atravês de todas as diferenças de perspectiva, horizontes, backgrounds individuais e de classe, a socie dade oferece o mesmo universo geral de experiência. Consequentemente, a ruptura com a continuidade da agressão e da exploração romperia também com a sensibilidade ajustada a es se universo. Os rebeldes de hoje querem ver, ouvir, sentir coisas novas de uma maneira nova: ligam a libertação à dissolução da percepção ordinária e ordenada."

Enfatizemos aqui que o pensador alemão afirma exatamente um daqueles pressupostos básicos de nossa pesquisa, ou seja, aquele que opera no sentido de proceder ao estudo de rupturas que, no cruzamento das dimensões políticas, estéticas e sociais, permitem o aparecimento de uma nova sensibilidade que se apresenta - enquanto hipótese motivadora de estudo - como uma alternativa à tradição cultural do Ocidente e como abertura para novas possibilidades de existência no

mundo contemporaneo - inclusive transfigurando sob novas formas os procedimentos tradicionais de luta contra a dominação.

Do mesmo modo, Marcuse visualiza uma modificação anã loga no campo da arte propriamente dita: "A emergência da ar te contemporanea (usarei o termo 'arte' em sentido incluindo as artes visuais, assim como a literatura e a mūsi ca) significa mais do que a substituição tradicional de um estilo por outro. A pintura e a escultura são objectivas, abs tratas, a literatura fonte-de-consciência e formalista, composição musical de doze tons, os blues e o jazz não simplesmente formas novas de percepção a reorientar e a tensificar as velhas, antes dissolvem a propria estrutura de percepção a fim de criar espaço - e para que? O novo objetivo da arte ainda não esta 'dado', mas o objetivo familiar tornou-se impossível, falso. A partir da ilusão é que se pro cura a harmonia com a realidade - mas a realidade ainda esta 'dada'; não e a realidade que e o objetivo do 'realismo'. A realidade tem de ser descoberta e projectada. Os sen tidos devem aprender a não ver as coisas segundo a lei, a or dem que as formou; a pratica errada que organiza a nossa sen sibilidade tem de ser anulada."

Para configurar um pouco mais o quadro da rebeldía, atente-se para um outro dado integrante deste novo conjunto de relações. Octávio Paz o denomina "nostalgia do Oriente"; outros visualizam-no como uma procura desdobrada por alternativas à racionalidade capitalista.

Segundo Luis Carlos Maciel "as doutrinas orientais

foram uma das principais pontes entre os angustiados beats dos anos cinquenta e os alegres hippies dos anos sessenta." (26)

Dentre as seitas do Oriente é especialmente o Zen Bu dismo quem oferece uma aproximação condizente com a nova rea lidade assumida pela juventude rebelde. Veja-se o caso, rela tado por Maciel, de Allen Ginsberg, considerado "poeta Beat Generation, inspirador do Flower Power e pioneiro dο Gay Power": "Foi ele, finalmente, que deu a receita para manifestação hippie típica nos anos sessenta, num poema inti tulado "How to make a march / espectable". Segundo o poeta, as manifestações deveriam abandonar o tom grave e combativo das reuniões politicas, substituindo-as por uma festa, com música, cantos e danças, balões, flores, doces e beijos, pão e vinho para todos, mesmo os policiais encarregados da repressão. Segundo Roszak, Ginsberg utilizava o prin cīpio Zen de não oferecer ao adversário um alvo resistente, contra o qual pudesse revidar."<sup>(27)</sup>

De outro lado, detalhe-se um tanto mais o universo da comunidade underground. Jorge de Lima Barreto denomina-a comunidade psicadélica. A tribo hippie de São Francisco da Califórnia, o clube de droga de Amsterdam, o grupo lumpen do Porto são, para ele, exemplos dispersos destes núcleos comunitários e independentes.

De estatuto privado e irreconhecível, Barreto distingue a comunidade psicadelica de uma seita esotérica: nesta, diz ele, ha uma ordem visível mas camuflada, na outra ha uma ordem invisível não-camuflada. E aqui evidencia-se uma vez

mais a entronização da contracultura com o mundo oriental:
"Estes núcleos psicadélicos ligam-se por uma comunhão de
bens e ações reduzidas - daí certas semelhança com as ordens
dos bonzos tibetanos, e daí tal simpatia dos pop por estas
ordens orientais." (28)

Ordenamento invisível, o escritor dirá que a cultura pop e de profundidade não-revelavel e justifica assim o termo underground que a designa: é o que habita nos subterrâneos, "transpira nas catacumbas, explode espeleologicamente nas cavernas da cultura repressiva." Daí que ele proprio rea firme as palavras de Marcuse: "É uma revolução imaginária e permanente, emergente duma história segunda e paralela do conteudo histórico." (29) Também suas descrições são coloridas: "Woodstock, Whigt, Filmore, Amourgies e até... Vilar de Mouros ou Cascais (eu acrescentaria: Iacanga (SP), ma (RJ), Poços de Caldas (MG), Embu (SP), Ibirapuera (SP) centenas de milhares de jovens de todos os continentes invadem um espaço esteticamente da pop music - êmulo das grandes peregrinações dos cristãos aos lugares santos. Em Woodstock quinhentos mil jovens durante quinze dias, sem uma nem uma zaragata, sem competição - apenas a sofreguidão estética. Essa juventude redefine radicalmente a sensibilida de (...) Recusa e a palavra que justifica o psicadelismo."

E de novo encontramos uma sintese que é comum nos trabalhos referentes à contracultura: "O movimento psicadél<u>i</u> co não quer uma alteração ideológica, vai mais ao fundo: quer uma inovação nos próprios sentidos, quer uma explosão de novas necessidades vitais." (30)

Reflexões que nos levam a alçar uma ponte com as penetrantes definições de Octávio Paz que, ao procurar a gênese da palavra rebelião distingue-a de sua irmã, a revolução, e de sua prima, a reforma. Estas duas últimas fundem-se noção de tempo retilíneo e da história concebida como marcha em direção ao futuro. Diz ele: "Por su parte, l a palavra guerreira, rebelión, absorbe los antiguos significados de re vuleta y revolución. Como la primera, es protesta espontánea frente al poder; como la segunda, encarna al tiempo que pone arriba lo que estaba abajo en un girar sin fin. rebelde, angel caido o titan en desgracia es el eterno incon forme. Su acción no se inscribe en el tiempo rectilineo la historia, dominio del revolucionario y del reformista, si no en el tiempo circular del mito." (31)

Todo este contexto que delineamos é imprescindível no sentido de compor um quadro de significações por onde as canções que estudamos se imiscuem. Drogas & rock & rebelião. A trip é um signo que reúne estas dimensões, é a viagem do rebelde embalado com o rock e os alucinógenos (ou outras drogas). Para Marcuse, o trip (período em que se está sob a influência de uma droga alucinógena) envolve a dissolução do ego modelado pela sociedade estabelecida - uma dissolução artificial e breve. "Mas a libertação artificial e 'privada' antecipa, de modo distorcido, a libertação social: a revolução deve ser ao mesmo tempo uma revolução da percepção que acompanha a reconstrução material e intelectual da sociedade, criando um novo ambiente estético." (32)

Ocorre, entretanto, que Marcuse intenta justificar

(se podemos dizer assim) a nova sensibilidade aos olhos do marxismo, razão pela qual ele persegue o movimento em busca de sua coerência histórica e de sua linearidade, nos termos de uma progressão que finalmente atinja a dimensão de uma revolução total. Entendemos que este seja o limite das reflexões de Marcuse sobre a questão.

Pois - desejos a parte - não é proprio da contracultura projetar-se para o futuro e caminhar por etapas como se fosse em direção a algo que esta mais alem, no justo e paradisfaco mundo melhor. Ao contrario, pode-se demonstrar que o significado da rebelião dã-se exatamente, numa de suas tas, no sentido de reverter a ideia do tempo linear tentativa de interceptar um presente continuo, um eterno aqui e agora que se constitua num lugar de plenitude dos dos. Ou seja: não está explicitamente sugerido nos discursos e nas produções underground a "semente" de uma revolução. Ainda que certas linhas de pensamento assim possam enxergar e concluir. O que interessa por ora é evidenciar que campo de pensamentos e acontecimentos não traz um projeto am plo de transformações, programaveis e estrategicamente postas num andamento que se de por etapas sucessivas em dire ção ao paraiso.

O paraiso, querem os rebeldes, e aqui mesmo. Isto não elimina, porem, a consciência de uma transformação, ja que a percepção, ao provocar um outro arranjo na sensorialidade, vai solidificando e impulsionando pela sua propria for ça interna, movimentos transformadores em todos os níveis da existência. Nossa tese caminha neste sentido.

E ressalve-se: não se trata de uma ruptura ingênua nem de uma suposta radicalidade negadora da racionalidade. Inversamente, a racionalidade parece ganhar, neste contexto, também seu grau de transfiguração e revitalização. Marcuse bem o viu: "Em contraste, a transformação radical da socieda de implica a união da nova sensibilidade com uma nova racionalidade." (33)

A eficacia da contestação reside na liberação de seu poder inventivo, porque, de todo jeito, a mutação  $\tilde{e}$  um dado irreversível e absolutamente contemporâneo.

O que se pode dizer, então, e que os fios desnovelados ate aqui, rearticulados por desvelamentos acolhedores de
sentidos so alcançam ultrapassagem real por estarem imbricados numa multiplicidade de outros fios de sentidos (abafados
aqui) e por coexistirem, no campo das lutas, como um conjunto de combates fragmentários, dispostos frente aos velhos
signos da dominação e da repressão, onde quer que eles atuem.

E que tal conjunto de lutas, da qual as canções que aglutinam os motes da contracultura participam, obteve impulso criador suficiente para motivar o homem urbano a reencetar novas viagens, reavaliar as formas de resistência, e inventar um jeito novo e mais contemporâneo de tratar as questões pungentes da põs-modernidade.

Impulso que permite dizer: um dos modos do engajamento to contracultural e o de incorporar o próprio deslizamento do solo contemporaneo - que assim deixa de estarrecer e petrificar-se enquanto tradição.

## NOTAS - CAP. 1

- (1) BENJAMIN, Walter. "A Obra de Arte na Epoca De Suas Técnicas De Produção." Textos escoihidos. São Paulo, Abril Cultural (Os Pensadores). 1980.
- (2) MUGGIATI, Roberto. Rock: O Grito e o Mito. Petropolis, Editora Vozes, 1973, p. 67.
- (3) Idem, ibidem.
- (4) SALZMAN. "Revolução na Música". Artigo extraído de *The*\*\*American Review\*, nº 6, New York City, 1980.
- (5) WISNIK, José Miguel. "Tudo está no céu e no inferno".
  In: Abre Alas. São Paulo, Editora da Palavra, nov.
  1979, p. 8.
- (6) SALZMAN. Op. cit.
- (7) Idem, ibidem.
  - (8) Idem, ibidem.
  - (9) Observação feita pelo Prof. Dr. Haquira Osakabe, durante o curso "Tópicos de Análise do Discurso", ministrado no segundo semestre de 1981, no Departamento de Teoria Literária da UNICAMP, para alunos de posgraduação em Lingüística e Teoria Literária.
  - (10) SALZMAN. Op. cit.
  - (11) BARRETO, Jorge de Lima. Rock/Trip música pop e droga.
    Portugal, Edições Rés, 1975, Cidade do Porto, Colecção Substância I. p. 20-21.

- (12) BARRETO, Jorge de Lima. Rock/Trip música pop e droga.
  Portugal, Edições Res, 1975, Cidade do Porto, Colecção Substância I, p. 20-21.
- (13) CASHMAN, John. LSD. São Paulo, Perspectiva, 1980, p. 41.
- (14) MARCUSE, Herbert. "A Nova Sensibilidade". In: *Um Ensaio*para a Libertação. Portugal, Amadora, Livraria Bertrand, 1977, p. 56.
- (15) PAZ, Octāvio. "Conocimiento, Drogas, Inspiración". In:

  \*\*Corriente Altierna. Mexico, Siglo XXI, Editores,
  1969, p. 81.
- (16) BAUDELAIRE, Charles. Os Paraisos Artificiais (O Ópio e Poema do Haxixe.) Rio Grande do Sul, L & PM Editores, 1982, p. 9-11.
- (17) PAZ, Octavio. Op. cit.
- (18) Idem, p. 82-83.
- (19) PAZ, Octávio. "Henri Michaux". In: Corriente Altierna.

  Op. cit., p. 84-90.
- (20) STRAUSS Levi. "Os Cogumelos na Cultura". In: Antropologia Estrutural Dois. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1976, II, p. 229-243.
- (21) BARRETO, Jorge de Lima. Op. cit., p. 16.
- (22) Idem, p. 24.
- (23) MUGGIATI, Roberto. Op. cit., p. 21.
- (24) BARRETO, Jorge de Lima. Op. cit., p. 24.
- (25) MARCUSE, Herbert. Op. cit., p. 39-56.
- (26) MACIEL, Luis Carlos. A Morte Organizada. Rio de Janeiro, Global Editora & Editora Ground, 1978, p. 33.
- (27) Idem, ibidem.

- (28) BARRETO, Jorge de Lima. Op. cit., p. 24.
- (29) Idem, p. 32.
- (30) Idem, p. 32.
- (31) PAZ, Octávio. "Revuelta, Revolución, Rebelión." In:

  Corriente Altierna. Op. cit., p. 148, 150-152.
- (32) MARCUSE, Herbert. Op. cit.
- (33) Idem, ibidem.

## CAPITULO 2

CHEGAR NO BRASIL POR UM ATALHO

Retrilhar certo "percurso contracultural" inscrito na história da cultura brasileira significa reencontrar, por cruzamentos e enclaves oblíquos, sinais, marcas, liames convergentes ao advento de um sentido que já se encontrava em latência. à procura de resíduos, a escrita, ao tentar circunscrever alguns indicadores locais de atitudes contraculturais, toma o caminho desviante por onde a dimensão privile giada para o estudo da obra de Caetano e Gil pode deixar-se ver sob novos aspectos - agora já associados ao quadro mais geral das significações da contracultura no Ocidente.

Quando medita sobre a questão da "invasão da história pelo historiador", Merleau-Ponty ressalta que, no horizonte deste corpo mirante, "cada perspectiva ali está apenas
para preparar outras e só estará fundada se for admitida como parcial, aceitando-se que o real fica ainda alem."

Atitude errante ao encontro do vivido e do conhecido porque "o saber", diz Merleau-Ponty, "nunca é categórico, co loca-se sob o benefício do inventário, nada pode fazer com que sejamos o passado: é apenas um espetáculo postado diante de nos e que precisamos interrogar. As questões partem de nos e as respostas, portanto, não esgotam, por princípio, uma realidade histórica que não esperou por ela para existir."(1)

Neste sentido, diz ainda o filósofo, "o historiador não pode passar os olhos pelo passado sem encontrar-lhe um sentido, sem lhe dar o relevo do importante e do acessório,

do essencial e do acidental, dos esboços e das realizações, das preparações e das decadências, e estes vetores, traçados sobre o conjunto dos fatos, jã desfiguram um real onde tudo é real em pé de igualdade, acabando por cristalizar neles nos sos interesses." (2)

Daí que ao proceder a uma série de anotações e refle xões que funcionam como contracantos reveladores de afinidades a escrita situe-se, em relação à história, no fluxo de uma atitude desviante, descaminho que a faça habitar à espreita, lateralidade capaz de restituir sinais afins entre algumas produções do passado recente que são retomadas, noutro contexto, por parte da música popular de consumo.

E a partir deste campo epistemo-metodológico tendente à reinstalar-nos naquela selvageria de desvios, que se po de experimentar uma leitura seletiva a fim de aproximar: a prática modernista de Oswald de Andrade, a Jovem Guarda, O Tropicalismo, a reflexão local sobre os anos 60, a prática contracultural registrada em textos e entrevistas e até mesmo a inflexão underground de Chico Buarque e Milton Nascimento em "Cio da Terra".\*

No caminho, uma pedra: ao experimentar demarcar certa especificidade brasileira diferenciadora da prática mais geral da contracultura (demarcação que, por seu împeto, move o olho a mirar produções passadas) a digressão esbarra, de início, na evidência de que é a própria identidade brasilei-

<sup>\*</sup> Ver anexos I e III.

ra - ou certos aspectos nela procurados - que reaparecem na procura: menos como um rosto, e mais como uma imagem fugidia, deslizante, por vezes impalpavel.

Junto com esta pedra inafastavel do percurso, outro percalço pode desde ja retornar a sua insuficiência. Quero dizer que não se trata necessariamente da busca de uma supos ta "origem contracultural". Acolhendo a inspiração merleaupontyana basta, para fisgar aquilo que não tem sossego, reco lher alguns residuos encravados no presente: um modo de, pela escrita, reencetar a busca do nascimento continuado do sentido na cultura.

Uma aventura possível jã que, "mesmo quando é possível datar a emergência de um princípio para si, estava ele de antemão presente na cultura a obsidiá-la e antecipá-la, e a tomada de consciência que a coloca como significação explícita so vem perfazer uma longa incubação num sentido operante." (3)

E advinda da percepção de que, no dizer de Merleau-Ponty, "a cultura jamais nos dã, pois, significações absolutamente transparentes, a gênese do sentido jamais se inclui."

E isto porque, dirã o pensador noutro ensaio, "o que bem chamamos nossa verdade, nunca o contemplamos, a não ser num contexto de símbolos que datam nosso saber. Enfrentamos sempre arquiteturas de signos cujo sentido não pode ser considerado a parte, não sendo outra coisa senão a maneira pela qual se comportam um para com o outro, distinguem-se um do outro, sem que tenhamos sequer a triste consolação de um vago relativismo, visto que cada qual destas relações é inega

velmente uma verdade e serã salva na verdade mais compreensiva do porvir..." (4)

Incansavel caçador de si, toda trilha reencontra nos so Brasil de mil brasis a se debater continuamente com o rodopiar descentrado da roda do Tempo.

E de hã muito, escritores, intelectuais e artistas vem procurando este suposto rosto chamado identidade nacional. Viagem rotineira em nossa história: estes percursos que buscam colher semelhanças de procedimentos linguageiros, de afinidades temáticas, de ethos discerníveis, atentando para recantos dispersos, ressaltando desejos de comum unidade.

Ansiedade da cultura: sistematizar os passos pelos quais retorna-se ao passado como forma segura de capturar a cara do presente: um modo também de fixar a distração para o fato de que o vivido revive outras vezes, retido ou transfigurado na atualidade urdida pela dinâmica cortante que trama a circularidade temporal das formas culturais.

A história, diz Merleau-Ponty, e um objeto estranho: um objeto que somos nos próprios mas onde nossa vida insubstituível, nossa liberdade selvagem ja se encontra prefigurada, comprometida, ja arriscada por outras liberdades, hoje passadas." (5)

Para o que se propõe aqui como trajetoria, e necessa rio rever certo passado recente, desde que a linearidade se ausente para tornar visivel a pluralidade tensa: a historia (re)visitada no que guarda de contemporanea multiplicidade, sem o peso das relevancias sedimentadas, mas prenhe de outros resgates possíveis. Abertura capaz de deixar falar o

que foi abafado, escorregando pelos desvios inarticulados, arriscando nomear agora o informulado de ontem.

## a. os toques de Oswald

Inconsciente ou não, a cumplicidade entre Oswald de Andrade e a movimentação local desencadeada a partir dos anos 60 é inegável.

Em Oswald, a simultaneidade é erigida em critério es tético, assim como a utilização livre de todas as formas de linguagem disponíveis. No ensaio de Haraldo de Campos (6) este dado é ressaltado: "(...) é oportuno observar que não ape nas a literatura 'cultivada', mas também as manifestações me nos 'nobres' do exercício da escrita - da imprensa popular à literatura folhetinesca, do romance de aventuras ao epistolário de circunstância - são convocados por Oswald de Andrade, que assim, enquanto provoca o 'estranhamento' do gênero romance, dissolvendo-lhe a categoricidade, o dessacraliza, utilizando o material 'nobre' ou 'artístico'." (7)

Ainda para repor esta trama circular recupera-se aqui lo que se entende como sendo uma radicalidade destruidora em Oswald, sob a forma de uma negatividade pela qual o escritor efetuaria uma serie de descondicionamentos da estabilidade perceptiva, bem como dos valores herdados da modalidade burguesa do capitalismo.

(O macunaíma-menino e a inocência afirmativa e rebe<u>l</u> de dos hippies dão-se as mãos aqui, nesta ciranda-de-roda al<u>e</u> gre, fagueira e penetrante que é a poesia pau-brasil. Nela,

a sua *viagem* pelos caminhos da memória e ao mesmo tempo retorno solitário à infância e redescoberta coletiva da memória do país).

Mas a quebra da normalidade do mais inquieto dos nos sos modernistas virã com împeto surpreendente no *Miramar*, para explodir definitivamente no *Serafim Ponte Grande*.

No primeiro, dira Antonio Candido, "a burguesia endinheirada roda pelo mundo o seu vazio, as suas convenções, numa esterilidade apavorante." Assiste-se ali a uma viagem, de antemão circunscrita ao "consumo boêmio da liberdade e ao cabo do qual o heroi se reintegra no seu contexto burguês (matrimônio-amante-desquite-vidinha literaria-peripecias financeiras)." (8)

Para Miramar, diz Haroldo, "a viagem representa uma primeira perspectiva, se bem que ainda imprecisa e indefinida, de abertura para o mundo e de sua 'situação' crítica. "É ele quem cita o Oswald autobiográfico: "E voltava inocente como fora, pela ladeira de um intérmino mar. Apenas tinha uma nova dimensão na alma - conhecera a liberdade." (9)

Jã em Serafim, a viagem irã maturar-se através do reconhecimento da carência cultural superado pelo exercício da mobilidade, num prenúncio de que a prática da liberdade é menos dolorosa se vivenciada por renovados deslocamentos.

Na hoje clássica interpretação de Antônio Cândido, se afirma: "a crosta da formação burguesa e conformista é varrida pela utopia da viagem permanente e redentora, pela busca da plenitude através da mobilidade." (10)

Não e a toa que o que se denomina aqui nova sensibi-

tidade constitui um campo imantado pelos toques perturbadores e pelas setas indicadoras saídas da produção oswaldiana. Na década de60, desencadeia-se a tentativa de praticar cotidianamente a promessa contida neste toque, pois, ainda segum do Antonio Cândido, "o mito da 'viagem permanente' é também a contrapartida anárquica da revolução permanente, que se transformará em vontade positiva de engajamento no importante prefácio retrospectivo e prospectivo do Serafim." (11)

Aliando as conquistas internacionais do futurismo, da técnica cinematográfica, e do cubismo, na técnica de composição, Oswald narra modernamente o sufoco existencial, verdadeiro beco oco em que se transformou a vida burguesa. Vai até o seu limite. Radicalidade da experiência linguageira e cultural, a simultaneidade corrosiva irá posteriormente (des) and dar rumo a uma estética de outro estilo - que Caetano Veloso e Gilberto Gil desenvolverão durante e, especialmente, depois do Tropicalismo.

Mas, nessa trilha, anote-se ainda que seria preciso perturbar a visão cristã de pecado e culpa, operando uma transgressão da ordem que, no Serafim, se supera por meio da fuga e da impunidade, garantidas pelo espaço autônomo e lúdico do "El Durasno". Haroldo de Campos observa que "(...) a fuga à punição é autonomizada sob a forma de uma viagem permanente, insuscetível agora e por isso mesmo de sanção. O livro desemboca num devir utópico - a sociedade antropofágica, livre e redenta, perpetuamente 'aberta' em razão de sua propria mobilidade." (12)

Ora, a concretização desta utopia oswaldiana outra

não virá senão com a experiência iniciada pelos beatniks e incorporada na década de 60 pelos andarilhos, mochilas  $\tilde{a}s$  costas, sob a forma das trips (viagens mentais ou estradas  $\tilde{a}o$  luar, embaladas com música e drogas) na tentativa de criação de comunidades libertárias e, acima de tudo, na rejeição do futuro enquanto horizonte fundante de projetos estéticos ou de vida.

De certo modo, estranhamente mais presente agora do que em seu proprio tempo, a mirada histórica reencontra a vi talidade de Oswald de Andrade: e como se Oswald profetizasse a sociedade alternativa sonhada 30 anos mais tarde: "A anarco-forma de Serafim e o habitat natural da consciência dilaceradora de seu autor, que, no limiar de uma assunção critica e de uma definida investidura ideológica, precisava de um choque desalienador para converter essa negatividade em positividade." (13)

## b. mamae coragem

Intermitente, um apito de fábrica atravessa os primeiros acordes da canção.

Atenção, alerta, aviso.

Quem teria soado a monotona melodia da grande cidade, criando expectativa entre aqueles segundos que separam o apito das primeiras batidas do violão, até que um minimo de reconforto se introduza pela voz melancolica de Gal Gosta? A quem caberia, pois, desarrumar a casa, para entreva-la com a confusão e o fascinio que da rua vem?

Que  $h\vec{a}$  neste intervalo de ameaçador? Que percussão insinuosa inicia a bater, como a preparar nossa escuta a confidenciar uma ânsia, a ouvir qualquer coisa como os sussurros de primeira fala, esta fala que, para falar, carece libertar-se do colo materno e, entretanto, prenuncia-se como para sempre a ele de vez remetido?

mamãe mamãe não chore
a vida é assim mesmo e eu
fui embora
mamãe mamãe não chore
eu nunca mais vou voltar
por ai
mamãe mamãe não chore
a vida é assim mesmo e eu
quero mesmo é isso aqui

mamãe mamãe não chore pegue uns panos pra lavar leia um romance veja as contas do mercado
pague as prestações
ser mãe é desdobrar
fibra por fibra os corações dos filhos
seja feliz
seja feliz
mamãe mamãe não chore
eu quero eu posso eu
quis eu fiz
mamãe seja feliz

mamãe mamãe não chore
não chore nunca mais
não adianta
eu tenho um beijo preso
na garganta
eu tenho um jeito de quem
não se espanta
braço de ouro vale dez milhões
eu tenho corações fora do peito
mamãe não chore
não tem jeito

pegue uns panos pra lavar leia um romance leia "alzira a morta-virgem" o "grande industrial"

eu por aqui vou indo
muito bem
de vez em quando brinco
o carnaval
e vou vivendo assim
felicidade
na cidade que eu plantei pra mim
e que não tem mais fim
não tem mais fim

Mamãe Coragem e uma canção de Caetano Veloso e Torquato Neto incluida no histórico LP "Tropicalia ou Paris et Circensis", gravado em maio de 1968.

Carece interrogar mais: que ha nesta dicção entre in fantil e adulta, nesta afirmação de um so folego que se desdobra em negações, e nesta série de negações que se vão afirmando como que trêmulas debaixo dos imperativos?

mamãe mamãe não chore eu nunca mais vou voltar por ai

Onde fica este "por  $\alpha i$ "? Que morada poderia guardar este  $h\vec{a}$  previo ja antevisto inicialmente mas que, a um so tempo, querendo ser acolhido ao abrigo de uma cabana apresenta a instabilidade originaria de sua inserção, criança que era, nas coisas e nos corpos, nesta enfim dolorosa ruptura onde clamar pela libertação  $\vec{e}$  (re)clamar irremediavel reconciliação?

O que aí se pede para cantar, ou tremular-se e assim dizer, sob o corte da repressão, a permanente instabilidade?

Acompanhando o andamento da canção vê-se que o que e primeiro, isto e, um pedido, alterna-se com a afirmação de um sujeito que enquanto tenta afirmar-se (furando o cordão para reencontrar-se) vê-se interrompido pelo insistente choro-recusa da mãe.

De certo, a evidência de uma luta. Luta pela diferen ça, ou seja, pela autonomia do um esbarrando, porém, à toda hora com a pregnância da dor - suspensas que parecem estar as distinções, exatamente pela confusa intersubjetividade da qual se quer saltar.

Retida, silenciosa, a voz materna (que não se ouve) consegue, por momentos, constituir-se na fala mais poderosa da canção.

Para a psicanalise, "a palavra materna descarrega um fluxo portador e criador de sentido, que antecipa largamente a capacidade do infans de reconhecer e assumir a significa-

ção."(14)

A canção caminhando calma, num lirismo melancolico, a batida intermitente agora da percussão imanta a melodia de um mal-pressagio: repetindo-se marca, como um significante a ultrapassar a significação, a melodia com uma lei.

Interrogações sombrias como se movimentadas pelo clima percebido, quero assim sugerir o enigmático a problematizar, devolvendo à Mamãe Coragem o mistério da qual ela é o lugar. Um lugar enigmático porque, a meu ver, ela não parece ser simplesmente uma "ruptura com a família por parte de jovens decididos, à busca de uma vida aberta, perigosa e mutavel", cuja tônica seria "a afirmação de uma coragem de postular uma vida de rupturas, oposta à estabilidade da vida familiar." (15)

Creio ser necessário dignificar o mistério que envolve a beleza e a força da canção, retendo, por exemplo, a inflexão dosada com que a voz de Gal percorre as palavras, misturando-as tenuemente à sensações de pânico, de choque, de tristeza e euforia contida, a garganta grunhindo debaixo da clareza da dicção, pendurada entre a afasia e a afirmação — conformação melődico-vocal que dá um timbre sombrio à interpretação.

Fosse uma vitoria facil e o sentimento de estranheza dissiparia-se, na constatação de uma disputa bem tramada cujo final seria a libertação do filho. Mas não. Mamãe Coragem nos pede que a ouçamos como se ouve o balbucio de uma criança de sejante. Trêmula, entre a afasia e a afirmação. Caetano: "minha voz, minha vida (...) minha büssola e minha desorientação."

Retornar ao mistério da canção é, ao mesmo tempo, retornar ao proprio mistério da linguagem e de seu renascimento continuado.

"É o afásico que precisa de enunciados e de pontos de apoio para não se sentir tomado pela vertigem do vazio e para poder 'começar' a falar.

Hã, na afasia, a verdade extrema do dialogo como panico: se é origem da intersubjetividade, é porque nele o discurso de outrem destroça minhas significações costumeiras e sua fala me ameaça com o risco de me converter em não-senso, a menos que tenha o poder de retomar sua palavra na minha e de refazer o sentido numa direção inédita." (16)

Observe-se, por esta abertura, a serie de paradoxos que provem do arranjo singular das palavras. Os primeiros versos fundam paradoxos que sustentam o estado tensivo da fa la: o tempo verbal da interlocutora está no presente, contrastando com o verbo no passado do sujeito ("não chore" — "eu fui"). Há aí a presença de um sujeito do discurso que  $j\bar{a}$  foi mas fica para dizer que foi. De modo que a mãe  $\bar{e}$  vista do passado, mas o sujeito a vê no presente, ali, a seu lado.

Na sequência, o tempo verbal da frase inicial sendo repetido fixa a presença materna: referência central e movel dos enunciados contundentes: "eu nunca mais vou voltar por aí". Estranhamento do espaço: onde  $\tilde{e}$  "por  $a\tilde{i}$ "?

Depois:

mamãe mamãe não chore a vida é assim mesmo e eu quero mesmo é isto aqui A ambiguidade cresce: hā um "por aí que ē "isto aqui" e, entretanto, jā ē lā, num outro lugar. A recorrência vaga da palavra "mesmo" indica um substitutivo para a incapacidade ou impossibilidade de definir, com clareza, tanto a vida quanto o desejo: uma vacuidade suspendendo permanentemente a relação dialógica, onde a indefinição acaba por negar a afirmação e afirmar, de dentro, a negação.

Aqui, o sujeito cindido soa na linguagem seu abismo, que não e outro senão o da propria linguagem, vista a dificuldade do enunciador retomar como totalmente sua uma falaresposta para a mãe. (17)

Esta herança drummondiana da escrita enquanto dissipação acompanha a consciência admirável (e terrível) que Torquato Neto tinha da linguagem. Uma herança que encontra eco naquele modo do "fracasso" que espreita a linguagem, exemplarmente formulado por Merleau-Ponty: "(v..) a palavra que profiro ou escuto é pregnante de uma significação legível na propria textura do gesto lingüístico, a ponto de uma hesitação, uma alteração da voz, a escolha de uma certa sintaxe, ser suficiente para modificá-la, sem, no entanto, nunca estar contida nele. Toda expressão sempre me aparece como um vestígio, nenhuma idéia me é dada na transparência e todo esforço para fechar nossa mão sobre o pensamento que habita a palavra deixa apenas um punhado de material verbal entre nossos dedos." (18)

Consciência trágica parceira daquela difamação proferida por um certo R. P. Malagrida, que Sthendal colocou como epígrafe num dos capítulos de *O Vermelho e o Negro*: "A pala-

vra foi dada ao homem para ocultar seu pensamento."

Falavamos da dificuldade do enunciador retomar sua propria fala. Responder, seria arrebentar um laço dificil, sabe-se, de desatar. Um desejo permanente, talvez impossível, mas sempre tentador. Daí que a ultrapassagem vise recolocá-lo em seu lugar:

mamãe mamãe não chore pegue uns panos pra lavar leia um romance veja as contas do mercado pague as prestações

A negação supera-se quando passa para a afirmação, do não para o faga, seja, fique, confine-se, distancie-se, olhe para si: eu não sou você, parece dizer. E ainda que o esforço de retomar uma a uma as fibras herdadas seja uma irônica (e trágica) aventura de re-ingresso ao  $\tilde{u}$ tero de origem.

ser mãe é desdobrar fibra por fibra os corações dos filhos

Serã o momento em que o sujeito toma distância, e examina o espaçamento que anuncia um possível retorno ao seu primeiro desejo, (transmudando o pedido primeiro em afirmação clara sobre o outro), de uma vez por todas reconstituído, já aqui sem a trava da aliança maternal e sem a transitividade afásica das identidades?

seja feliz seja feliz Nesta hora, a marcação do surdo atenua-se e o comentario-devaneio dos metais sugerem desanuviar o aroma insustentavel que, na espreita, funda estruturalmente o registro basico da canção.

Porem, a iminência permanente de um mal-pressagio — contida no silêncio e aberta ao canto indecifravel - perturba a pacificação, porque assim como o retumbar da percussão, a circularidade que trama a reversibilidade da intersubjetividade jamais cessa de falar:

mamãe mamãe não chore eu quero eu posso eu quis eu fiz mamãe seja feliz

Ouvido com atenção, o segmento revela a inserção ambigua do sujeito, solto no mundo e preso pelo laço da dor, na rua mas em casa, exatamente no limiar entre a culpa e a transgressão.

A recorrência do pronome pessoal (também vacuidade, também vertigem do sujeito agarrado à ilusão da identidade que coincidiria consigo mesmo) so faz, de um lado, denunciar o vazio em que está metido, e, de outro, reafirmar o dilaceramento da linguagem, insistindo na instabilidade frágil das afirmações.

Assim também a proposito dos verbos, que estão aí para expor as direções pelas quais o sujeito intenta transgredir e isentar-se de culpa a um só tempo. Traindo-o, a linguagem retorna para dizer que querer, poder, fazer, são intenções que, mais que tudo, renovam a própria carência.

Mas não se pode ignorar que as afirmações sejam contundentes. Daí a ambiguidade ser pressentida no entremeio da palavra cantada. Dali, pode-se ouvir o murmurio do engajamen to originario de um menino no mundo (tal como aquele descrito em "Oh Deus Vos Salve Esta Casa Santa"), determinando no tremor, na instabilidade, e na estrutura musical, a vibração de seu corpo assim como a inflexão e o jeito de estar-a-ser - em ambos os lugares e em lugar nenhum.

Abrindo-se a profusão das vozes da linguagem, constata-se que em Mamãe Coragem ao mesmo tempo em que a liberda de é afirmada, a ultrapassagem do seu ponto de partida engas ga ali no mistério das primeiras relações do corpo-menino com o ventre materno.

Esta especie de condenação vem reafirmada a seguir, a partir do instante em que o repouso da tonalidade provoca a respiração ritmo-corporea. Porque, em seguida, o sujeito retorna, estranhamente, ao mesmo lugar, de onde desde o inicio, desde o segundo verso, julgara ter saido.

mamãe mamãe não chore não chore nunca mais não adianta

Veja-se agora como a voz de Gal ira subir um tom na escala, fazendo a flexão e a respiração sustentarem-se de "não adianta" até "não se espanta": aí a ubiquidade enlaçase com a intromissão da voz alterada de um sujeito a clamar, paralisado, com urgência de saltar.

Naquela dimensão formulada por Alfredo Bosi, dimen-

são quase gestual que ele descobre na conversação sonora que encadeia a sintaxe poetica, vem o sinal: "Qualquer hipótese que se inspire na motivação da palavra deverá levar em conta essa intimidade da produção dos sons com a materia sensível do corpo que os emite." (19)

Outro efeito que reforça este extremo esforço de desatar o no (a qual a modulação do canto de Gal alude), de su perar o impasse edípico consiste na aproximação das vogais finais, quando a rima amarra "não adianta / eu tenho um beijo preso na garganta / eu tenho um jeito de quem não se espanta/", afirmações intensificadas, puxadas como a correr uma para as outras, chamando-as.

Um beijo preso na garganta.<sup>(20)</sup>

Hā ainda as ordens para que o universo familiar retorne a seu proprio limite, insuficiente para o enunciador que o vê com um juizo diminuido, demarcando o impasse que mo ve o sujeito a libertar-se. Mas, juntando-se tudo o que tentamos desvendar, pode-se perguntar: o mundo pequeno da classe-média está ai apenas para fundar uma oposição, ou viria, antes, reatar a coexistência irreversivel que o campo perceptivo familiar mantém com o campo aberto do sujeito andante pelo planeta?

As estrofes finais, cujos acordes melodicos fecham o ciclo ritmico marcado pelo tan-tan-tan do sinistro tambor, parecem confirmar aquela coexistência sugerida, noutra parte, por Merleau-Ponty (refletindo sobre Cezanne) entre a determinação e a liberdade.

Sobre a determinação diz o filôsofo: "(...) Dizer

que acima de tudo somos o designio de um futuro implica dizer que nosso projeto está já designado com nossas maneiras
de ser, que a escolha já está feita em nosso primeiro sopro."(21)

Sobre a liberdade e a leitura da psicanalise, diz:
"A psicanalise não impossibilita a liberdade, ensina-nos a concebê-la concretamente, como retomada criativa de nos mesmos, a nos mesmos, finalmente sempre fiéis." (22)

Quanto  $\tilde{a}$  determinação ou a liberdade, o filosofo reata sua inarredável coexistência: "Se hã uma verdadeira liberdade, so pode existir no percurso da vida, pela superação da situação de partida e sem que deixemos, contudo, de ser o mesmo - eis o problema." (23)

Mamãe Coragem desvela o no tragico que ata determina ção e liberdade. E deixa girar no ar, a cantar, o mal-estar da coexistência dilacerante, da ambiguidade inarredavel, des nudando um sujeito a um so tempo liberto e para sempre conde nado aquilo que não tem mais fim.\*

eu por aqui vou indo
muito bem
de vez em quando brinco
o carnaval
e vou vivendo assim
felicidade
na cidade que eu plantei pra mim
e que não tem mais fim
não tem mais fim

<sup>\*</sup> Ver, a proposito, o Anexo II.

A abertura ao vozerio plural que emana de Mamãe Coragem pode indicar como, retomando algumas picadas abertas
por Oswald de Andrade, o grito instintivo da decada de 60
ecoou no Brasil, flagrada no rastro da assimilação operada
pela Jovem Guarda e antecessores, que abafou a questão da in
dustria cultural para deixar falar um reprimido que pulsava
na cultura.\*

Mostrou também que esta "angústia que mais tarde emi gra para o amor", no dizer de Proust, constitui um dos elementos básicos do universo contracultural à medida em que an seia por ultrapassar certos padrões instituídos ativando um desrecalque na cultura. Assim transposta, a expressão rebeldia dos instintos ganha contornos localizáveis, quando este grito repercute nos auditórios urbanos através da altissonân cia da canção popular brasileira.

Ouvida sua perturbação fundante, entre *ir e ficar*, entre *impregnar-se da força da tradição e ativar a ultrapas-sagem*, esta poética entre-vista tornar-se-ã mais explícita, não por acaso, perguntando-se pela continuidade da criação de Caetano Veloso e Gilberto Gil.

Sem perder na l'ingua o gosto amargo de uma modernida de estarrecida com o deslizamento de seu proprio chão, eles retomarão a luta aqui deflagrada, incorporando, inclusive, a tensão com o mercado industrial. Na verdade irão um pouco mais adiante daquele limite que o modo de "ingresso" da contracultura no Brasil adquiriu. Um limite, entretanto, forte

<sup>\*</sup> Ver Anexo I.

e fertil - como se viu na maneira pela qual desde a Tropicalia as questões retornam à sua complexidade.

Obrigada a circunscrever-se, a escrita reabriu-se à convulsão de uma sociedade cujo poder assenta-se (entre outras matrizes poderosas) na pressão modelar e reproduzível da dependência familiar. Reabertura que possibilitou que um outro campo de linguagem pudesse aí entremear-se: a psicanálise.

E isto porque "o vinculo entre a organização sexual e social do homem dado pelo parentesco", e este "implicando na organização familiar como núcleo de toda organização social", constituem-se nos fundamentos antropológicos que, na visão de Norman O. Brown, Freud aceitou e introduziu em sua estrutura.

De acordo com Norman O. Brown, "a originalidade de Freud consiste em chamar a atenção para as consequências da prolongada dependência infantil em relação aos pais bem como a prolongada dependência quanto à vida sexual tanto de pais como filhos."

Por um lado, diz "a infância e protegida das durezas da realidade pelo cuidado paterno; representa um período de privilegiada irresponsabilidade e liberdade quanto ao império do princípio da realidade. Esta irresponsabilidade privilegiada permite e enseja um prematuro florescimento dos desejos essenciais do ser humano, sem repressão e sob o signo do princípio do prazer."

Por outro lado, "a dependência objetiva da criança aos pais, especialmente cuidado materno, acarreta uma atitu-

de dependente em relação à realidade e inculca uma necessida de (dependente) passiva de ser amada, que matiza todas as relações interpessoais subsequentes." $^{(24)}$ 

Permanente dualidade entre a determinação e a liber-dade, a rebelião (assim como no rock e na experimentação das drogas), quando radicalizada, permitiu que a dualidade fosse reposta à sua coexistência real.

De modo que as canções tropicalistas souberam repor, ao desativar os mitos da Jovem Guarda para resguardar sua atualidade contestatória, alguns dos dilemas contemporaneos de nossa cultura - radicalizando-os enquanto participes coexistentes num mesmo horizonte planetário e nacional.

Radicalidade convertida em ética no final dos anos

#### c. ética da radicalidade

A discussão travada entre o CPC e a Poesia Concreta condensam, resumidamente, as dicotomias que estavam em tensão no debate cultural da época.

As polarizações aguerridamente defendidas entre o arcaico e o moderno, entre a importância da palavra no contexto revolucionário e a vanguarda esteticamente engajada, bem como as dicotomias derivadas entre: o imediato (a convocação explícita pela palavra) e o mediato (a não-convocação); a palavra popular em oposição à palavra estrangeira; a questão do artesanal (a espontaneidade verbal em simbiose com o discurso popular) e questão da técnica (elaborada, intelectualizada). São, ao final, discussões que secundavam a dicotomia fundamental sustentando-as num eixo de valor que incidia sobre todas as demais polarizações: na verdade, os pares antagônicos eram a participação em oposição à alienação. (25)

Interessa aqui - sem pretender revisitar aquele debate - ressaltar a visão dualista da linguagem que subjaz as duas propostas. Na prática, elas redundavam na velha quarela entre o privilégio ao conteúdo, num caso, e a prioridade a forma, em outro.

Mas e exatamente em torno deste debate das camadas pensantes brasileiras que surge a Tropicalia, acirrando a discussão.

Alem de radicalizar a pratica e a tematica de produ-

ção dentro da música popular brasileira (26), a Tropicália re<u>a</u> liza-se, neste momento, nas condições propicias à dissolução das discussões nos termos em que até então estavam colocados.

Aturdindo os ouvidos desavisados, ela irrompe em cena com outro tipo de discurso: fundamentalmente, este discurso provinha da propria experiência cultural e não de um discurso pre-existente ou separado da experiência.

Ebulição incontida que podia e queria acolher tudo o que ocorria, tudo que se ouvia, tudo que se dizia. Movimento que deixava visível uma nova exigência: o direito de assimi-lação de tudo, aliada à ausência da norma e dos limites; assim como os discursos produzidos durante o maio de 68 na França, caracterizados basicamente pelo uso de uma linguagem não-normativa que abrigava a produção de discursos com sujeitos.

O Tropicalismo arrebentava as fronteiras, daī o susto: uma atitude a um so tempo *iconoclasta*, pois radicalizava a escuta, a autonomia da voz e a relevância dos gestos, os signos do *corpo* enfim; e *tradicional*, pois visava elevar ao nível da experiência o amálgama daquele *tudo*.

No entanto, no contexto de que se fala, os anos de 1967 e 1968, ficava impossível separar a radicalidade cultural da radicalidade política. Lembra Haquira que, à profunda estranheza causada pela Tropicália, paralelamente à ruptura das barreiras do possível (o assassinato do estudante Edson Luís pelos aparelhos repressivos constituiu-se no marco da experiência da morte) juntam-se as primeiras manifestações da luta armada visando derrubar o golpe militar instaurado em

1964; lembrando que, neste clima, a experiência intelectual ficava à mercê do sem-limite, a reboque dos acontecimentos e dos rumores cotidianos.

E neste quadro brevemente pinçado que, ultrapassando as visões dicotômicas, o Tropicalismo explode em duas direções: a reivindicação de autonomia da linguagem fundamentada numa ética da radicalidade. Atitude por sua vez inseparável do contexto da luta armada, que brigava pela autonomia política com base também numa ética da radicalidade, isto é, a violência.

Semelhante as experiências descritas no horizonte planetario, esta etica da realidade consistia numa visão limitrofe da vida. Tanto no rock, como na droga e na rebelião (e em certa leitura de Oswald ja fixada), estas experiências sugeriam que a vivência de situações limites era . ao mesmo tempo uma condição para a superação deste limite.

Ora, o ponto limitrofe da experiência mundana é dado pela experiência radical de um sujeito cujo corpo está afeta do aos diferentes campos perceptivos instituidos ou a inventar. E, do mesmo modo como a ética experimentada no maio de 68, ela só se realiza na contemporaneidade, na percepção e na experimentação do tempo presente. Daí sua condição neces sária constituir-se na urgência de se inventar a cada hora. O que desencadeia uma condição interna à própria linguagem, a fim de que se possa sair a cada momento do limite de si mesmo. A única condição de sobrevivência, diz Haquira, era ir adiante naquela aventura.

Nesta viagem arriscada qualquer retorno e inviavel.

Sabe-se, como ja se viu neste texto, que transpondo as barreiras do permitido penetra-se em lugares (no tempo, no espa
ço e no corpo) onde e muito dificil discernir o que e lucidez do que e "loucura".

Para Haquira Osakabe, Torquato Neto jã profetizava esta situação contemporânea ao falar de sua propria inserção no limite:

"eu sou como eu sou pronome pessoal intransferivel do homem que iniciei na medida do impossivel"

E o final incisivo do Cogito:

"eu sou como sou vidente e vivo tranquilamente todas as horas do fim"

O proprio Maio de 68 relevou a percepção de que a racionalidade matizante daquela festa era o jogo. Ao ver a lin  $guagem\ como\ um\ jogo\ a\ um\ so tempo, dilui-se a ilusão de que ha uma verdade absoluta a ser afirmada e redefine-se sua propria natureza, agora distanciada das totalizações e encarada justamente como <math>o\ efeito\ de\ um\ jogo$ , isto e, "de substituições infinitas no fechamento de um conjunto finito."(27)

O jogo implica numa noção de linguagem onde não hã "significações absolutamente univocas que possam explicitar-se inteiramente sob o olhar de uma consciência constituinte transparente." (28)

Ele é solicitado na medida em que, no dizer de Merleau-Ponty, da linguagem so se pode reter "um conjunto de gestos lingüísticos convergentes, cada um dos quais definido mais por um valor de emprego do que por uma significação. (29)

A revelia do próprio Merleau-Ponty pode-se perguntar qual o fundamento da ideia de jogo durante os anos 60, utilizando-se de suas próprias e fecundas reflexões sobre a fenomenologia da linguagem: "A fenomenologia da linguagem me ensina não somente uma curiosidade psicológica (a língua dos linguistas em mim, como as particularidades que lhe acrescento), mas uma nova concepção do ser da linguagem que e, agora, lógico na contingência, sistema orientado que, no entanto, sempre elabora acasos, retomada do fortuito numa totalidade dotada desentido. Lógica encarnada." (30)

Trata-se de evocar o mistério da linguagem, de perguntar pela mediação entre "minha intenção ainda muda e as
palavras, de tal sorte que minhas palavras surpreendem a mim
mesmo e me ensinam meu pensamento." (31)

Ora, o jogo vem ai para marcar e circunscrever o horizonte desta possibilidade mediadora: "os signos organizados têm seu sentido imanente, e este não depende do 'eu penso' mas do 'eu posso'." (32)

Um jogo que se alimenta porque a tematização do significado não precede a palavra, mas é seu resultado, segundo
o filosofo. A intencionalidade do corpo modula a voz, a lingua, o significante de modo a ver-se também, para si proprio
representado, ouvindo-se e assim desenhar para si e para os
outros a situação existencial reunida em determinado campo

perceptivo - aquele que estruturalmente fundaria a intersubjetividade.

Condenada ao jogo, a prática contracultural orienta a ultrapassagem dos limites, à medida em que por ele também insinua-se a possibilidade de reanimá-lo, isto é, quando o jogo suscita no ouvinte "o pressentimento de uma significação outra e nova, e, inversamente, promovendo naquele que fa la ou escreve a ancoragem da significação inédita nas significações já disponíveis." (33)

E por isto que a ética da radicalidade instala-se sem pre no limite do proprio sujeito. E anseia por desamarrar-se sempre do último jogo, isto é, dos jogos que a linguagem acaba por instalar. Ao mesmo tempo, toda desamarra interior é um processo irreversível, sem retorno.

Para Haquira, tal ética seria essencialmente um movimento tendente à indeterminação, correndo risco e beirando à dissolução. Paradoxalmente, é comandada por uma vontade in tegradora: a da transparência geral e sem segredos. O gesto sendo igual a si mesmo. Cristalino. E ambiguo, já que a pala vra translúcida tende e deseja o anti-jogo.

Distanciado no tempo, talvez se possa dizer que este tenha sido um sonho demasiado alto para a linguagem de um su jeito. E retornar de volta ao próprio limite tenha sido um movimento posterior. Daí talvez, no fluxo desta época efervescente e presente, um sujeito contemporáneo anseie apenas em enlaçar sua trama com a linguagem de modo a que, como diz Merleau-Ponty, "todos tenhamos a experiência de sua presença carnal na palavra." (34)

0 que ainda assim talvez implique sempre em derrade $\underline{\mathbf{i}}$  ros atos.

## d. caetano e gil: ā margem no centro

Numa indispensavel reunião de artigos undergrounds produzidos no Brasil aquela época (35) concentra-se, a meu ver, a mais aguda reflexão sobre a década de 60, do ponto de vista marginal da contracultura. Entre outras coisas, este ponto de vista, ou este lugar, ou melhor: esta profusão de lugares quer dizer deslizar para um fluxo continuo de pensamento que permita ao mesmo tempo "uma apreensão teórica do sensorial e uma corporificação da linguagem." (36)

Este dado de marginalidade é inequívoco: "a marginalidade é vivida pelos artistas contraculturais como necessidade de exercício, até o limite, de comportamentos e linguagem. O uso indiscriminado de técnicas modernas convive com as relações de produção até o ponto em que conseguem exibir a sua desmesura, garantindo simultaneamente a possibilidade de representar para sí mesmo a fábula que organizam. As técnicas são integradas e aceitas suas delimitações em função do fato de ressaltarem os poderes do espetáculo e expandirem a legenda dos comportamentos. Ao invés de tentar transformar as instituições os artistas contraculturais utilizam perversamente os instrumentos à disposição para tornar manifesto o seu desequilíbrio."

Recorde-se a Gal psicodelica devorando Janis Joplin a gritar em disco a canção de Gil: "A cultura e a civilização elas que se danem ou não"

Perversidade exibida sem nenhuma mã-consciência em plena televisão: no ar, uma ambiguidade desconfortãvel, aves sa ã classificação.

Por outra parte, os que consideram este período como sendo o de um grande vazio cultural pautam-se pela ideia de que, em nome da introspecção e das experiências sensoriais ou da agressividade colorida sem meios-tons, tenha-se desprezado neste pique a razão e a militância política. Para esta perspectiva, "uma vaga irracionalista, vindo a par com o con sumo de drogas, misticismo orientalista, rock, psicanalise, culto ao corpo, teria gerado um clima evasivo e de entronização do eu." (37)

A meu ver, houve ai um deslocamento, despercebido por muitos, e reavaliado pelo texto de apresentação da coletânea: "De fato, a contracultura não mais tematiza as frustrações dos ideais revolucionários e os impasses da criação. Sua atitude é ao mesmo tempo afirmativa e rebelde - transgride as instituições pela arte/comportamento desregrada, fora dos padrões de coerência dos discursos contestadores, da critica militante e dos programas estéticos. Até certo ponto in racionalista (enquanto supõe o mundo regrado como tributário do etnocentrismo da razão ocidental) e alucinada, esta rebel dia se queria subversiva pela sua espontaneidade e afirmação sem máscaras da individualidade. Menos preocupada em criar obras duradouras para o mercado consumidor, do que com peque nas revoluções individuais, com atitudes, gestos, atos, pre-

tendia que o coletivo acabaria por ser recuperado, mas j $\bar{a}$  e $\bar{n}$  t $\bar{a}$ o, ao n $\bar{i}$ vel da aç $\bar{a}$ o e n $\bar{a}$ o da simples percepç $\bar{a}$ o." $^{(38)}$ 

Observe-se que o contexto de que fala o texto que es tamos acompanhando inclui desde a tropicália até as conquistas renovadoras de Hélio Oiticica, Rogério Duarte, Wali Salomão, José Agripino de Paula, Gramiro de Matos e outros que, em seus campos de criação, radicalizaram estas atitudes.

Traço o reparo aqui porque não se pode desprezar o fato de que, por exemplo, Caetano Veloso e Gilberto Gil tenham efetivamente criado obras duradouras para o mercado con sumidor, ainda que dele se utilizassem para proceder à critica do veiculo dentro do proprio veiculo.

Mas, ē na trilha do proprio texto acompanhado fragmento, que se pode perceber como, a meu ver, esta sensibilidade definitivamente pratica sua invenção, deixando aī de, em muitos aspectos, remeter-se ao modernismo e a propria tropicalia. Diz o texto: "Esses artistas valorizam sensações, a loucura, as drogas, as experiências rias, o movimento inventivo dos rituais profanos, os acontecimentos efêmeros, inacabados e multiplos, o que uma arte do instante, do gesto, mobilizando os recursos corpo e a teatralidade, sem preocupação com o que dela pudes se subsistir. A possível oposição à realidade social não fazia explicitamente, antes no gesto subversivo, mescla candidez a insolência - típico, por exemplo, do comportamento hippie. A exacerbação do gesto tendia a uma eficácia: embaraçar as ações institucionalizadas, opondo à ação destas, a docilidade; as condutas espetaculares, por outro lado acen tuariam expressivamente a significação do funcionamento real das instituições. So a explicitação indireta, resistente à comunicação fácil, poderia constituir uma prática política do comportamento, para além da generosidade e das regras."

Aqui, o velho sonho de fundir a arte e a vida reanima-se: "Numa atitude de desestetização da arte, ou através de um esteticismo as avessas, os artistas tentavam fundir a arte e vida: corpo, linguagem, roupas, objetos cotidianos, objetos artísticos, acontecimentos, compõem espetáculos ritualmente renovados - o que dava um carater de iniciação aos encontros coletivos, referidos a uma 'língua' particular, sintética, fragmentada, inclusive gestual."

E neste sentido que insistimos numa cumplicidade entre a troupe dos anos 60 e o trabalho criador de Caetano Veloso e Gilberto Gil. A mirada antropológica viabilizaria uma leitura (entre outras possíveis) de suas canções, já que eles, constituindo-se em referência especial dos rebeldes, são dos que mais elaboram artisticamente estas novas posturas.

Diz o texto: "O centro de referência da marginalia foi o grupo baiano, liderado por Caetano e Gil. As primeiras indicações da movimentação estavam nos comportamentos e em algumas músicas do período tropicalista. Caetano e Gil são, aliãs, os responsáveis pela primeira canção-símbolo da curtição: Divino Maravilhoso, jã em 68. Mesmo quando ausentes,

Atenção/ao dobrar uma esquina/ Atenção/tudo é perigoso tudo é divino-maravilhoso":

Experiência do limite. Vida e morte. Mergulho, esquecimento, transparência, insolvência.

<sup>\*</sup> Nem símbolo, nem curtição: "é preciso estar atento e forte/
não temos tempo de temer a morte/

de 69 a 72, suas experiências londrinas mantiveram acesas tais indicações, exatamente pela legenda criada em torno deles e pelas canções, textos e declarações aqui divulgadas, principalmente pela imprensa alternativa. Aclamados gurus da contracultura, recusaram-se a assumir essa posição por entenderem o caráter radiante, descentralizador, da movimentação. De qualquer maneira, catalisaram uma produção artística variada, provocando com suas entrevistas, shows e discos, um clima de beleza e atrevimento." (39)

### NOTAS - CAP. 2011

- (1) MERLEAU-PONTY, Maurice. "A Crise do Entendimento". In:

  \*As Aventuras da Dialética. São faulo, Abril Cultural (Os Pensadores), 1980, p. 29-30.
- (2) Idem, p. 29.
- (3) MERLEAU-PONTY, Maurice. "A Linguagem Indireta e as Vozes do Silêncio". São Paulo, Abril Cultural (Os Pensadores), p. 143.
- (4) Idem, ibidem.
- (5) MERLEAU-PONTY, Maurice. "A Crise do Entendimento". Op. cit., p. 31.
- (6) CAMPOS, Haroldo de. "Serafim: Um Grande Não-Livro". In:

  ANDRADE, Oswald. Memõrias Sentimentais de João Miramar e Serafim Ponte Grande. Rio de Janeiro, Civiliza
  ção Brasileira, 1980.
- (7) Idem, p. 112.
- (8) CÂNDIDÒ, Antonio. Vários Escritos. Citado por Haroldo de Campos, op. cit., p. 21.
- (9) CAMPOS, Haroldo de. Miramar na Mira. In: ANDRADE, Oswald. Op. cit., p. XXX.
- (10) Idem, p. XXX.
- (11) CANDIDO, Antonio. Op. cit.
- (12) CAMPOS, Haroldo de. "Serafim: Um Grande Não-Livro". Op. cit., p. 126-127.

- (13) CAMPOS, Haroldo de. "Serafim: Um Grande Não-Livro". Op. cit. p. 126-127.
- (14) AULAGNIER, Piera. A Violência da Interpretação. Rio de Janeiro, Imago. Citado por CHNAIDERMAN, Miriam. em "Música e Psicanalise". In: Polimica nº 3. São Paulo, p. 108.
- (15) Conforme propõe Celso Favaretto em *Tropicălia: Alego-*ria, Alegria. São Paulo, Kairos, 1979, p. 69.
- (16) CHAUI, Marilena. "Merleau-Ponty e a Dignidade Ontologica do Sensivel". São Paulo, *Polimica* nº 3, 1981, p. 139.
- (17) Para melhor configurar este contexto da ambiguidade e da consciência abissal da linguagem retenha-se, para a escuta, "Deus Vos Salve Esta Casa Santa". Ao lado daquelas presentes no disco Tropicália ou Panis et Circensis, perfazem a presença indiscutível de Torquato Neto, co-autor, com Caetano Veloso e Gilberto Gil de significativas canções criadas por volta de 1968.

"Um bom menino perdeu-se um dia/entre a cozinha e o corredor/o pai deu ordem a toda familia/que o procurasse e ninguém o achou/a mãe deu ordem a toda a polícia/que o perseguisse e ninguém o achou/

Oh Deus vos salve esta casa santa/onde a gente janta com nossos país/oh deus vos salva esta mesa farta/ feijão verdura ternura e paz/

No apartamento vizinho ao meu/que fica em frente ao elevador/mora uma gente que não se entende/que não

entende o que se passou/maria amelia filha da casa/
passou da idade não se casou/oh deus vos salve...

O trem de ferro sobre o colchão/a porta aberta pra
escuridão/a luz mortiça ilumina a mesa/e a brasa quei
ma o porão/os pais conversam na sala/e a moça olha
em silêncio/pra seu irmão/
oh deus vos salve..."

- (18) MERLEAU-PONTY, Maurice. "Fenomenologia da Linguagem".
  São Paulo, Abril Cultural (Os Pensadores), 1980,
  p. 133.
- (19) BOSI, Alfredo. O Ser e o Tempo da Poesía. São Paulo, Cultrix/Edusp, 1977, p. 40-41.
- (20) Em "Alem do Principio do Prazer", Freud afirma: "O instinto reprimido jamais cessa de lutar por completa satisfação, que consistiria na repetição de uma experiência primaria de satisfação. Nenhum substitutivo/ou formação reativa assim como sublimação alguma sera suficiente para remover a persistente tensão reprimida do instinto." In: Beyond the Pleasure Principle, citado por Norman O. Brown em Vida contra Morte. Petropolis, Vozes, 1974, p. 35.
- (21) MERLEAU-PONTY, Maurice. "A Dúvida de Cézanne". São Paulo, Abril Cultural (Os Pensadores), 1980, p. 122.
- (22) Idem, p. 125.
- (23) Idem, p. 123.
- (24) BROWN, Norman O. *Vida contra Morte*. Petropolis, Vozes, 1974, p. 41.

- (25) As reflexões deste segmento foram, em parte, desenvolvidas pelo Prof. Dr. Haquira Osakabe, durante o curso "Tópicos de Análise do Discurso", ministrado no segundo semestre de 1981, no Departamento de Teoria Literária da Unicamp. Reescritas com base em anotações livremente desenvolvidas em sala de aula, a transcrição a'ém de imperfeita e esquemática recebeu a marca de meu estilo, acrescida de uma visão que talvez não seja a mais fiel ao pensamento do Prof. Haquira. Também as aproximações com a contracultura e com a Fenomenología da Linguagem tal como a formula Merleau-Ponty são de minha inteira responsabilidade.
- (26) Para Celso Favaretto, "a integração da música pop contribuiu para ressaltar o aspecto cosmopolita, urbano e comercial do tropicalismo e, ao mesmo tempo, comen tar o arcaismo da cultura brasileira. O efeito era adequado para descrever os contrastes culturais, enfatizando as descontinuidades, o absurdo e o provincianismo da vida brasileira." De modo que "para o tropicalismo, a retomada da linha evolutiva não restringia as mudanças tecnico-industriais (...) novos materiais permitiram articular uma linguagem musical postulada tanto pelo interesse de renovar a tradição, quanto de refletir sobre a situação cultural. As mudanças musicais que o tropicalismo introdu ziu contribuîram para a discussão dos temas da decada de 60 (nacionalismo, consumo, participação), através do ataque as formas desgastadas da co-

- municação artística." In: Tropicália: Alegoria, Alegoria, op. cit., p. 27-29.
- (27) DERRIDA, Jacques. "A Estrutura, O Signo e o Jogo no Discurso das Ciências Humanas". In: A Escritura e a Diferença. São Paulo, Perspectiva, 1971, p. 244.
- (28) MERLEAU-PONTY, Maurice. "Fenomenologia da Linguagem".

  Op. cit., p. 132.
- (29) Idem, ibidem.
- (30) Idem, ibidem.
- (31) Idem, ibidem.
- (32) Idem, ibidem.
- (33) Idem, p. 135, o grifo ë meu.
- .(34) Idem, p. 135, o grifo ē meu.
- (35) Arte em Revista. Ano 3, nº 5. Publicação do Centro de Estudos de Arte Contemporânea. São Paulo, maio de 1981.
- (36) Conforme texto de apresentação da revista, o grifo e meu.
- (37) Idem, ibidem.
- (38) Idem, ibidem.
- (39) Idem, ibidem.

# PARTE II

M O C H I L A N D O

CAPTTULO 3

SINAIS DOS TEMPOS

Comentando os acontecimentos da decada de 60, Octávio Paz afirma: "(...) a rebelião juvenil desentroniza a primazia do futuro e desacredita tanto as hipóteses do messianismo revolucionário quanto as do evolucionismo liberal: o que apaixona os jovens não é o progresso da enteléquia chama da humanidade mas a realização de cada vocação humana concreta, aqui e agora mesmo. A universalidade da rebelião juvenil é o verdadeiro signo dos tempos: o sinal da mudança de tempo. "(1)

Por outro lado, acostumados a romper expectativas, a surpreenderem os ouvidos desatentos, suspendendo as palavras-de-ordem instituídas, desorientando o entendimento de juízes e proprietários das esquivas emanações de seu cantar, depois do Tropicalismo Gilberto Gil e Caetano Veloso saltaram uma vez mais do lugar onde certa escuta militante e influente esforçou-se para enclausurá-los.

Criadores cuja unica certeza parece firmar-se na constatação de uma mutabilidade constante, suas novas canções e posições (assumindo provocadoramente o direito da incoerência e da reversibilidade de seus proprios pontos de vista) reiteraram polêmicas e confundiram um pouco mais a vontade geral dos avidos pelas definições petrificantes.

Neste segmento, algumas destas canções são entreouvidas ao compasso dos influxos contraculturais. Reinvestindo aquela ânsia criadora de novamente recriar a cultura, de renovar-se em împetos dilatantes da ambiência social, a contr<u>a</u>

cultura e as canções aqui revisitadas enlaçam-se sobre um fundo comum.

Neste caso, tal fundo comum consiste na luta ativa que se trava modernamente entre os sujeitos sociais e as noções do Tempo. Alternando-se entre recolhimentos, aberturas, pousos e pactos, elas (as canções) constituem-se numa série de exercícios visando ambientar-se numa relação de interlocução com as categorias temporais arraigadas na cultura ocidental.

Exercícios de interlocução, visando a experimentação de outros modos de presença do corpo no fluxo da temporalida de, envolve-o todo o clima perceptivo engendrado pelas movimentações de rebeldia. No dizer de Octávio Paz, "o estilo da rebelião juvenil consiste em pôr em cheque as instituições e sistemas morais e sociais vigentes no Ocidente. Todas essas instituições e sistemas constituem o que se chama modernidade, por oposição ao mundo medieval. Todas elas são filhas do tempo linear e todas são negadas agora. A negação não vem do passado mas do presente. A dupla crise do marxismo e da ideo logia do capitalismo liberal e democrático possui significação igual à da revolta do mundo subdesenvolvido e à rebelião juvenil: são expressões do fim do tempo linear." (2)

Também exercício de ruptura, atravessa-o o esforço de desarticular a racionalidade dominante (crias do tempo linear) em direção a uma aventura prospectiva que, acompanhando o movimento de desrecalque da cultura, visa a apreensão de um outro estilo, a invenção de novas expressões sensoriais da existência.

Esta luta pela aquisição de um outro poder perceptivo tem seu eixo na recuperação e reexploração das potencialidades do corpo: "ponto de reconciliação do homem com os ou tros e consigo mesmo; mas também, ponto de partida, para além do corpo, em direção ao Outro." (3)

Para Octávio Paz, "o tempo moderno, o tempo linear, homólogo das idéias de progresso e história, sempre lançados em direção ao futuro; o tempo do signo não-corpo, empenhado em dominar a natureza e reprimir os instintos; o tempo da sublimação, da agressão e da automutilação: nosso tempo termina. (...) O tempo que retorna, se é que efetivamente vivemos uma volta dos tempos, uma re-volta geral, não serã nem um futuro, nem um passado mas um presente. Pelo menos é isso que, obscuramente, reclamam as rebeliões contemporâneas. Também não pedem algo diferente a arte e a poesia, se bem que as vezes os artistas e poetas o ignoram. O regresso do presente: o tempo que desponta se define como um agora e um aqui." (4)

De certo modo, corpo, desejo, espiritualidade e prazer são signos atemporais, jã que supõem uma quebra na percepção do tempo como sucessão de acontecimentos progressivamente articulados com vistas a um fim futuro. Acolhendo tais insurreições, a música presentifica a busca deste outro lugar em que, pelo menos, a ação se confunde com a representação e onde se tenta reunir o conceitual e o corporal num so signo. Para Jose Miguel Wisnik, "é freqüente que a música dê o diapasão para esse tipo de utopia, pois ela promete desfazer a separação entre o corpo e a mente, sendo sensual e logica, prazerosa e rigorosamente matemática." (5)

"O interior não é uma 'vida priva-da' ou 'a atmosfera rarefeita da in trospecção' mas uma intersubjetivi-dade que, de próximo em próximo, nos liga à história inteira."

Luis Orlandi

Dez anos depois da revelação, com Torquato Neto, de "Procissão", em 1975 Gilberto Gil produz "Refazenda", um dis co por ele assim definido: "(...) de refazer, andar de re, fazendo tecido, de verde, de area, de refazendo, sendo, senda, caminhada, caminho, trilho, trilha, dar em."

Na capa uma declaração de visibilidade: luminosidade aquosa do sol, trançado artesanal e frutos tipicos nordestinos fundem-se através do processo pop de composição para realçar a atitude do contato natural com as coisas da terra. Do mesmo modo que a postura oriental religiosa informa o exercício da alimentação macrobiótica (e incide na serena compenetração do rosto) para configurar a sugestão do deslocamento underground do artista.

Involucro nada superfluo - considerando a crescente competitividade da indústria fonográfica e seu alto investimento nos artistas de prestígio a partir da embalagem - o ce nário visa inscrever, áquele altura, a trajetória criadora

do cantor-compositor no contexto brasileiro: mescla de atmos fera underground com a imersão nas raízes plásticas, sonoras e rítmicas da região nordeste-rural do país.

Esta ambiência na exterioridade, irradiação muda de uma rede simbólica imantada de significação, de certo modo prepara a escuta de uma interioridade que, saindo de si, quer falar-se. Movimento da intersubjetividade, a aparente visibilidade dos signos enrodilha-se em ambiguidade problemáticas quando, de dentro do invólucro, a voz passa a indicar que os dados da experiência sensível são capazes de perturbar os varios triunfos das dicotomias rivais - entre as quais inclui-se a dualidade dentro/fora.

Em "Era Nova", canção do disco posterior (Realce), Gilberto Gil tematizara diretamente esta questão da exterioridade dos signos em oposição à interioridade das pulsões que impulsionaram a propria fixidez dos sinais externos. Em Refasenda, a canção "Retiros Espirituais" ja começa a incorporar com maior sutileza o campo de debates propicio ao retorcimento do sonho/dilema da contracultura:

"Nos meus retiros espirituais descubro certas coisas tão normais como estar defronte de uma coisa e ficar horas a fio com ela bárbara bela tela de tevê você há de achar gozado barbarella dita assim dessa maneira brincadeira sem nexo que gente maluca gosta de fazer

eu diria mais tudo não passa dos epirituais sinais iniciais dessa canção retirar tudo o que eu disse reticenciar que eu juro censurar ninguém se atreve é tão bom sonhar contigo ó luar tão cândido

nos meus retiros espirituais descubro certas coisas anormais como alguns instantes vacilantes e só só com você e comigo pouco faltando devendo chegar um momento novo vento devastando como um sonho sobre a destruição de tudo que gente maluca gosta de sonhar

eu diria sonhar com você jaz nos espirituais sinais iniciais dessa canção retirar tudo o que eu disse reticenciar que eu juro censurar ninguém se atreve é tão bom sonhar contigo ó luar tão cândido

nos meus retiros espirituais descubro certas coisas tão banais como ter problemas ser o mesmo que não resolver tê-los é ter resolver ignorá-los é ter você há de achar gozado ter que resolver de ambos os lados de minha equação que gente maluca tem que resolver

eu diria o problema se reduz
aos espirituais sinais iniciais
dessa canção
retirar tudo o que eu disse
reticenciar que eu juro
censurar ninguém se atreve
é tão bom sonhar contigo ó
luar tão cândido"

O toque suave e agil dos primeiros acordes do violão pontua o canto harmonizando o registro agudo dos solos ao acompanhamento grave dos baixos. Uma flauta melodicamente fugidia faz contraponto com alguns eventuais floreios orques-

trais. Juntos, abrem-se ao registro grave do cantor, cuja voz despojada marca o clima intimista e o tom de conversa em que caminha a canção.

As cinco primeiras frases do canto dão conta de uma enunciação que se prepara: algo insinua-se e pede para ser contado. A seguir alguma coisa estremece, deixando ao ouvinte a sensação de que a intenção inicial de algum modo fracas sou: a declaração antevista e preparada parece ter sido atra vessada por uma percepção rápida de que algo ali permaneceria exterior à pulsação que ansiava por dar nome à revelação.

Sem duvida, este modo do fracasso liga-se ao dilema de uma expressão que quer dar nome às coisas, aos sentimentos e aos seres, mas não quer ligá-las por relações exteriores de causa e efeito, ou por correspondencias facilmente guindáveis a categorias universais, totalizantes.

Deslocados de repente por uma percepção que, despojando-se do carater abstrato e sobrevoante da formulação, suspende a sintaxe discursiva, desenha-se o desejo do sujeito de reencontrar-se no âmago de uma expressão mais primordial, menos distanciada, mais carnal.

Daí a enunciação em seguida deslocar-se através de uma linguagem que, agora lúdica, passa a operar seus próprios signos em correspondência com as livres associações que a sonoridade das consoantes e das vogais labiais estimula.

Brîncando, o canto articula a transformação do prop $\overline{o}$  sito inicial: o que antes seria declarado passa a virar enig

ma: o poeta diante de algo (e o tempo redobrando-se numa atitude contemplativa) reanima a condução do jogo, aproveitando-se da surpresa dos versos seguintes não concluírem a proposição lógica. Descentrando-se, a livre associação reestrutura o reencontro com a coisa, que é ela que é bárbara bela tela de tevê. Rompida a expectativa normal, a ausência de conclusão dedutiva desarranja a sintaxe para reanimá-la noutra direção.

A descoberta de "certas coisas tão normais" remetenos aquele fundo que a canção silencia para assim melhor tes temunhar certo impasse contracultural: o reingresso à dimensão corpórea da existência e a série de renascimentos propiciados pela aventura da dilatação do espaço sensorial e pela reelaboração perceptiva, como condições possiveis para a ultrapassagem dos limites instituidos, esbarra na exigência de uma racionalidade de outro estilo.

E é o *jogo* que reaparece aqui como resolução infinda dessa aventura. Esta "outra espécie de racionalidade" cadenciando uma atitude que não quer perder seu vinculo com o corpo: pura brincadeira com a sonoridade da lingua tramando a reversibilidade das posições, das situações, das apreensões do entendimento como resposta (diabolica e moleque) as indagações iniciais pela essência do Ser.

Um jogo que incita renovações na proposição do enigma: o nexo da brincadeira, sugere o canto, depende de uma
cumplicidade. Esta cumplicidade (jã demarcada noutro segmento através do engate antropológico) não pode passar desapercebida aqui, pois a canção supõe uma audição que se reconhe-

ça na sugestão que funda a relação de interlocução: gente  $m\underline{a}$  luca  $\bar{e}$  a figura que reestrutura a relação dialógica do canto.

Estas "brincadeiras sem nexo que gente maluca gosta de faser" remetem-nos a algumas linhas de força da contracultura - jã espalhadas por este trabalho. Notadamente aqui, reaparecem a que tão do ingresso do estético no político (pois que não se deixa de brincar com a censura e suas diversas manifestações maternais); a imersão da dimensão lúdica na vida social; a liberação do recalcado no corpo e no imaginário atraves do processo de livre-associação; a ativação pela linguagem de porções da sensibilidade recalcadas pela cultura; os signos do descompromisso e do despojamento, assim como a relevância das camadas sensuais e esotéricas do corpo.

eu diria mais
tudo não passa
dos espirituais sinais iniciais
dessa canção
retirar tudo o que eu disse
reticenciar que eu juro
censurar ninguém se atreve
é tão bom sonhar contigo ó
luar tão cândido

Sinais iniciais da canção: o movimento viandante das palavras contrasta com a redundância do esquema melodico-har monico. Percorrendo os acordes, a repetição marca o clima de devaneio, intimidade, brincadeira e confidência: assim as emanações espirituais querem rolar pra superfície: gingando a logica para poderem tomar impeto no ouvinte.

Este despojamento - desarrumação advinda do cansaço

da logica cartesiana e da desistência em continuar argumentando - recobre-se através de vários desvios, desvios que po dem significar subterfúgio, corte ou ultrapassagem.

Ja não temos mais o poeta defronte de uma coisa, mas uma coisa que se ia revelar, que se viu ocultar e, ocultando-se, desloca o poeta, lançando-o a um enigmático lugar. Uma experiência originária condenada a desviar-se pois, no momen to em que sai de si vê-se rodeada de empecilhos: da ordem do inconsciente, da ordem da história política dos anos precedentes, da ordem da cultura. E quem deflagra a propagação do enigma e o verbo censurar no infinitivo.

Engana-se quem vê em "Retiros Espirituais" tão somen te uma forma de evasão diante de uma realidade política opres siva, entendendo-a como um recado disfarçado (subterfúgio se melhante as canções metafóricas do período de maior repressão no país) endereçado ora ao ouvinte ora a censura.

Note-se que não é pelo fato de que Gil nada diz de atrevido que ninguém atreve-se a censura-lo. Ao contrário, tal deslocamento, não sendo recalque ou submissão à força exterior, é consequência de uma re-visão de toda a situação existencial e social do poeta.

O que não significa que as marcas do processo político institucionalizado em 64 deixem de estar presentes na car ne e na criação do artista. Em dezembro de 1968, Gilberto Gil fazia um show ao lado dos Mutantes quando, sem nenhuma explicação, foi preso. Certa vez ele deu seu depoimento sobre aquele momento e suas conseqüências: "Eu estava naquela coisa de tropicalismo, que era uma vivência ao mesmo tempo

intensa e surpreendente, que tinha me pegado assim de surpre sa e que era muito absorvente. A gente tinha que ficar o tem po todo voltado para o exterior, para o mundo, para a sociedade, para os colegas, para a crítica; era uma coisa que obrigava muito a gente a olhar para fora... Isso me deu uma perse pectiva obrigatória de introjeção, de pensar em mim mesmo. Agora acabou o mundo pra mim, de repente au pensava. Eu estou aqui e estou so e tenho que me nutrir dessa minha presença, presença física e presença anímica, psíquica, tenho que encontrar em mim mesmo humores, alegrias... Começou a coisa de pensar em mim, e em me cuidar. (6)

Nos "Retiros Espirituais" esta transformação assume as formas de uma recusa as formulações genericas do pensamen to herdeiro da tradição ocidental. Este pensamento, que mani pulando as coisas - diz Merleau-Ponty - renuncia a habitalas. Este berço tradicional em que todos acordamos, onde dor mimos nesta especie de ninar ensurdecedor que "fabrica para si modelos internos" das coisas e "opera sobre esses indices ou variaveis as transformações obtidas por sua definição, e so de longe em longe se defronta com o mundo atual". (7)

As "coisas tão banais" figuram o retorno ao mundo vivido, a assunção da pessoalidade como raiz última e propulso ra de toda a cultura reaberta ao campo prolixo da intersubje tividade. Afirmação do eu posso, eu existo. Afinal de contas, diz Merleau-Ponty, o mundo estã em torno de mim, e não adiante de mim". (8)

Este retiro inverso da evasão presenta um pertencimento inconfundível com o mundo bruto, a camada selvagem, prē-reflexiva, de onde se deseja reinventar o verbo, ali onde o corpo percepciente jā tem como dado e vivido aquilo que, para comunicar-se, quer depositar-se como um novo conhecido.

Um retirar participe deste jogo da contracultura de estar dentro e fora ao mesmo tempo: pe dentro, pe fora: sempre um no vivido (impregnado dos misterios perceptíveis e das correspondências animicas que fluem por entre as atmosferas corriqueiras) e outro, inevitável, no conhecido (assimilado a segunda fala e incorporado a tradição - pois que a margem, no limite, engendra tensões insuportáveis).

Retiro que e também encontro, dissimulado e por isso mesmo efetuado pela linguagem que quer dizer tanto o proibido quanto o inaudível. Retiro que e retorno sem ingenuidade à inocência de Celi Campelo tomando banhos de lua, rebanhando-se mais sofisticadamente pelo registro e pela incorporação do deslizamento do chão da modernidade.

Especie de retomada, talvez, daquele desejo enunciado anos atras pelo proprio Gil na canção de Caetano Veloso e Rogerio Duprat, "Acrilárico": "ainda canto o ido o tido o dito / o dado o consumido / o consumado / ato / do amor morto motor da saudade / diluido na grandicidade / idade de pedra ainda / canto quieto o que conheço."

Retome-se ainda um outro paradoxo, jā envolvido na sērie de desdobramentos lúdicos por onde a racionalidade sen soria quer fincar seu ponto de abordagem:

"nos meus retiros espirituais descubro certas coisas tão banais como ter problemas ser o mesmo que não resolver tê-los é ter ignorá-los é ter você há de achar gozado ter que resolver de ambos os lados de minha equação (..."

No espírito da canção, faça-se aqui uma vertiginosa aproximação com a afirmação feita por Deleuxe falando dos paradoxos enfrentados por Alice: "Como se os acontecimentos desfrutassem de uma irrealidade que se comunica ao saber e as pessoas através da linguagem. Pois a incerteza pessoal não é uma dúvida exterior ao que se passa, mas uma estrutura objetiva do próprio acontecimento, na medida em que sempre vai nos dois sentidos ao mesmo tempo e esquarteja o sujeito segundo esta dupla direção." Assim, diz Deleuze, "o paradoxo é, em primeiro lugar, o que destrõi o bom senso como sentido único, mas, em seguida, o que destrõi o senso comum como designação de identidades fixas." (10)

Acompanha boa parte da canção a aliteração provocada pela insistência da consoante s. Subterraneamente ela oscila entre o clima de serenidade quando assoprada levemente pelos lábios e a iminencia do vento destruidor quando os ruidos intensificam os sibilos. De um lado e de outro, este significante comparece. E o sonho que tudo destroi pode ser lido como aquela margem do inconsciente que não suporta a tensão: seja entre o interior e o exterior, seja entre o sujeito devolvido a um mundo onde o império da racionalidade levou a modernidade a eternos sobressaltos, e ao pressentimento da iminência da destruição de tudo - que certas porções da contracultura aclamayam como um castigo celeste ã insanidade

dos homens.

E por aí que se afirma que o problema se reduza não aquilo que não é nomeavel e que se perderia, portanto, no ano nimato ou na solidão. Reduz-se, ao contrário, porque ultra-passa o registro discursivo lógico e tradicional, para instalar-se num outro tipo de racionalidade: lúdica, inocente, corpórea, sensorial - como se vê igualmente na canção "Cio da Terra" (\*) e na própria atitude dos hippies.

Condensando no seu recondito mistério o jogo de ocultamentos e desvelamentos da linguagem e do sujeito, percorrendo por entre os desvios da racionalidade dominante - desvios que se instalam na coexistência de fato-e-coisa, de sujeito-e-objeto, "Retiros Espirituais" constitui também sinal inequívoco de uma transformação no processo criador de Gilberto Gil.

A escuta deixou entrever a presença de certos sussur ros e permitiu acolher como problema um certo "campo enigmãtico" que ali faz brincar as negações provocando quebras no registro discursivo para propor a participação do ouvinte. Uma lógica vacilante e paradoxal parece acenar dali mesmo, de onde fala, para a existência de um outro lugar. Um lugar no entremeio da canção comprometida com o universo contracultural.

Espēcie de marco simbolico do nascimento deste fluxo perceptivo levemente entrevisto "Retiros Espirituais" reune

<sup>(\*)</sup> Ver anexo III.

sinais e residuos indicadores de uma outra sensibilidade. E não se deve perder o impacto desta escuta. A perturbação que lateja na canção de Gil requer, para permanecer problemática, a modulação da interrogação que a restitua ao lugar de onde sua inserção provém.

(Viagem circular, a respiração naquela frequência sensorial de "Retiros Espirituais" significa a re-inserção da escrita na tensão de um trajeto possivelmente não iniciado mas certamente radicalizado a partir da tensão produtora presente em "Mamãe Coragem" e "Oh Deus Vos Salve Esta Casa Santa" - para não abrir demasiado o campo de atração do estudo).

Este lugar enigmático de onde se dã o retiro depende de uma "retração" que dilata a noção e a percepção do fluxo temporal por onde o corpo se instala numa outra frequência. Implicada todo o tempo nesta canção, a questão do tempo aí pressentida virã à tona em outras obras de Gil e Caetano — ampliando o problema ao restituir todas as suas ambiguidades, apologias, resistências e riscos.





o deslocamento underground em Gil: entre a revelação da experiência sensível e a ambiência na exterioridade dos signos.

## b. aqui e agora

o melhor lugar do mundo é aqui e agora

aqui onde indefinido agora que é quase quando quando ser leve ou pesado deixa de fazer sentido

aqui de onde o olho mira agora que o ouvido escuta o tempo que a voz não fala mas que o coração tributa

o melhor lugar do mundo é aqui e agora

aqui onde a cor é clara agora que é tudo escuro viver em Guadalajara dentro de um figo maduro

aqui longe em Nova Delhi agora sete oito ou nove sentir é questão de pele amor é tudo que move

o melhor lugar do mundo é aqui e agora

aqui perto passa um rio agora eu vi um lagarto morrer deve ser tão frio quanto na hora do parto

aqui fora de perigo agora dentro de instantes depois de tudo o que eu digo muito embora muito antes

o melhor lugar do mundo é aqui e agora

Gravada e lançada no mercado brasileiro em 1979, tra

duzida e regravada para o inglês no mesmo ano, "Aqui e Agora" integra o disco Refavela, que mescla rítmica e tematicamente o batuque tribal africano e o universo cultural do crioulo ao interrogar intimista característico do canto de Gilberto Gil tanto antes como depois da ruptura tropicalista.

Seu desenho semântico configura-se através de uma frase afirmativa que se desdobra, não por séries de explica-ções logico-causais dedutivas, mas por combinações, insubordinadas, de advérbios e adjetivos intransitivos: instantâneos a permitir autonomias e aberturas à ambiguidade.

A síntaxe vem diluïda numa pluralidade de possibilidades, dada a presença marcante de verbos infinitivos, acionados por um sujeito impessoal, que as objetiva numa disposição multiplicada de aberturas, isomórfica aquela que engendra o passeio melodico.

Privilegiando para escuta o percurso que realiza o violão, ve-se que a frase melódica do estribilho lentamente percorre pelos acordes de mi, fa e sol. Ao ouvir o chamado da tonalidade, carente de resolução, ela desliza para o fa, visitando rapidamente o mi para fluir no "agora" de um fa habitando a  $setima\ casa$ . (11)

Na sequência, o acorde descansa sobre a casa que institui o pouso fundante da estrutura harmônica, correspondendo ao pouso introdutório e constituinte da estrofe ("aqui"). Mas logo escorrega, por excesso de concentração sonora, para o acorde de sol em sétima, deslocando-se até o ré que, por sua vez, vagueia pela sétima e nona casa até retornar ao pou

so que já é num outro lugar; um "agora" que é dó em sétima prolongando-se até "quase quando".

Explicam-se tais deslocamentos no interior da escala tonal pela exigência dos adverbios, ja que estes, na sua intransitividade, pedem saltos sucessivos de dentro da atração que os sustenta a tonica dominante, a fim de afirmarem seu sentido completo.

Saltamos daí para uma inesperada constelação de si bemol com lá menor até que o verso melódico desimpedido se lance ao diálogo, num si bemol com dó que recai sobre as palavras "leve" ou "pesado". Cada um dos adjetivos, ao instituírem o tom movente da subjetividade, mobiliza, no espaço do acorde si, um passeio ondular em sétima e nona ("leve") e um abafamento depositado num si de sétima ("pesado"). Por instantes aprisionado, o acorde abre-se em andamentos de ser pentes que logo "deixa de fazer sentido", pois caminha até lá e dó, passa pela quase 'in-significância' de um lá menor, e depois desata a brincar nas cabanas do fá, sol, sol em sétima, até descansar novamente em dó.

O retorno dã-se agora rearticulando o princípio orde nador do ritmo e da sonoridade lenta. Na segunda estrofe — jã impregnada por um novo centro irradiador das modulações — a variação recorre não mais à organização do princípio inicial, mas à sua derivação — instaurada pela atitude desviante da primeira estrofe que removeu a circularidade para assentar-se num outro polo de pouso e lançamento.

Reiniciando-se pelo mesmo encadeamento dos acordes que originaram o verso inicial da primeira estrofe, os pon-

tos de funda concentração temática e melodica ("aqui" e "agora") irão repetir-se num fraseado circular que revelam o assentamento de unidades recorrentes instalados em centros diferenciados de propulsão melodica.

Num ritmo de tempo que vai do compasso ternário ao quaternário e deste ao primeiro, a canção permanece toda constituída por recorrências, depois de construída por saltos su cessivos de lugares (aqui) e tempos (agora).

Quer dizer: o melhor lugar do mundo é todo e qualquer lugar por onde se possa passear & brincar com os acordes. O mundo é uma escala aberta, cujos principios organizadores não impedem, ao contrário, possibilitam o movimento: balanço ritmado de sucessivos pousos, seguidos e entrelaçados por deslocamentos, afastamentos e reaproximações aos múltiplos centros de irradiação. Num percurso onde tudo contribui para o recolhimento e esbanjamento das notas, a configurar um estado simultâneo de concentração & despojamento do ser.

Assim é que cada lugar da escala tonal é como qualquer lugar do mundo: uma virtualidade infinita, inesgotável, de onde deriva uma liberdade que não aprisiona e não desfazo ponto de pouso anterior; nem impede o deslocamento posterior.

Deparamos incessantemente com a experimentação de um certo entrar-e-sair, movido por um sujeito integralmente reposto, modificado, a refazer-se, a continuamente se renovar, pela suplência e pela carência: do ser & dos acordes.

Sabendo do risco de petrificarem-se em satisfações

ilusorias, isto e, se a ansiedade os levasse a desejar o con trole e a permanência dos instantes de plenitude, som & ser decidem pela instabilidade das mutações. Graças ao excesso de vibração que permeia o instantâneo da morada e ao rarefei to da incompletude das experiências, eles se deslocam. Graças à estrategia avisada do pensar e a consequente economia de energia, o instante não contamina mais do que o recolhimento e o enchimento provisório permitem.

Este modo da fugacidade, este jeito de estar em todos os lugares e não estar em nenhum, constitui-se numa sabe doria criadora e poderosa, que não deixa mutilar, destruir, tirar pedaços. Estranha e reveladora aliança entre egoïsmo e alteridade. Surpreendentemente, ambos se descobrem enquanto par mūtuo, cūmplices, coexistentes num movimento desdobrado de ajuste, atrito e reposição recīproca - que faz vibrar o ser.

Por outro lado, o poema e abundantemente composto de adverbios, que definem a fluidez do movimento que detectamos acima. Ou melhor: e dentro mesmo dessa fluidez que mora o poeta. Veja-se como os adverbios por vezes revelam-se carentes, e outras vezes parecem suprir-se de sua propria intransitividade ou indeterminação. Muitas vezes, ao longo do poema, eles não necessitam de complementos nominais, pois não carecem de determinações objetivas.

O ser do poeta liga-se tenuemente aos próprios adjuntos, no colo mesmo da indeterminação. Por isto, lugar e tempo são distribuídos segundo o arbítrio e as livre-associações que o inconsciente - liberado da linearidade e da másca

ra do ego - deixa corporificar.

Jā que o poeta pode habitar todos os lugares, seu corpo transpõe dimensões levadas pelo desejo, por onde a liberdade do espírito se deixa encarnar e concretizar. Porque transformaram-se em encontros fugazes e plenos, tempo e lugar estão determinados mais claramente no momento em que podem assumir sua indeterminação originária. Como móbiles que brincam ao sabor do vento, levam a presença a fruir-se, desconstruíndo as limitações espaciais e a corrente temporal, transfigurando-as para celebrã-la.

Mas, diga-se que ha nuances de lateralidade neste or denamento visível (dizível) que vislumbramos (delimitamos). Veja-se como ao longo do passeio pelos tempos e lugares, a indeterminação que lhes move vai sendo pontuada por acoplamentos e corporificações, que moldam vinculos reais e bem marcados a unir minimamente o poeta nas suas andanças pelos fios multiplamente esticados.

Atente-se: depois que a cola da materialidade despreendeu-se, não so da linguagem como do clausulo da subjeti
vidade e até... da corporeidade, quando estas paredes do ser
deixaram de fazer sentido; depois que elas se lançaram por
entre o vão da não-significação, convidando a desinrijecer o
corpo e relaxar para o não-sentido, o intervalo assustador
que se abre para o desconhecido é, antes, costurado pela intromissão reconstruídora e decisiva dos vinculos primordiais
do poeta para com as agora violentadas e destampadas dimensões da existência.

Pois que entre a abertura ao não-sentido e o prenún-

cio nele contido da promessa de uma aventura incontrolavel no tenebroso/luminoso da floresta abismal do espírito, ressurge cheia de si a proximidade mais iredutível do corpo a que se "liga" o ser, sem o qual este se despedaçaria em atomos desintegradores, irrecolaveis, irrecomponíveis.

Daí a unica certeza seja a de estar sentado na identidade mais primitiva, pre-reflexiva, bruta, no recondito aconchego de nos proprios, donde a estrofe ira agora enunciar e instituir os signos mais restituidores do ser, nomeando-os e trazendo-os a presença: o olho, o ouvido, a voz (que não necessita esqueirar-se até o visível mas que, atenta, se mantem a espreita) e o coração - onde pulsa o germe da vida.

Depois sim, tudo serã possível. E as variações extremas de luz e negror, de terror e extase, não serão mais do que instantes unicos oferecidos ao prazer e a dor. Aqui ja não ha mais a posse do corpo e do coração, posto que estes se soltaram no mundo, e passam a correr o risco extremo da desintegração, da diluição irreversível, montados na fragil consistência de que e revestido o ser selvagem - donde paradoxalmente extrai sua garantia de vida, seu dom de força.

Mas ë preciso cautela. Pois não se diga que se está na zona daquele "puramente irrefletido" de que fala Merleau-Ponty. Não. Este lugar, ou melhor, esta profusão de lugares e tempo, já ganharam a consciência. É por isto que podem ser integralmente vividos - já que se pode configurá-los numa experiência inteligível e comunicável.

Ocorre que o deslizamento reciproco entre natureza esta

consciência (movido por um tênue cordão a passear por lentre a profusão dos desvios do ser e do mundo) acontece apenas en quanto mais uma passagem natural. Não ê difícil compreender que é esta atitude, despojada & concentrada, que se percebe capaz de estar em diversos lugares, em diferentes tempos, e, sobretudo, de amalgamar sínteses iluminadoras, que restituem a totalidade momentânea daquele que se aventura.

Que não se duvide: sentir e questão de pele, amor e tudo que move.

A experimentação, considere-se, é brutal. Mas o canto inventa um ser-mundanificado-deslocante que não se prende por nada e pode tanto habitar o fascinio do horror quanto o reconforto de um lugar quente.

Para qualquer lugar o aventureiro pode se voltar, procedendo a *outro* dos infindaveis deslocamentos: a instabilida de e a mudança são parte de sua natureza, assim como o medo, o prazer, a dor e a alegria. Sua natureza está no mundo e o mundo com ele coabita em profusão e confusão.

"Vivir en el ahora es vivir cara a la muerte", proclama Octavio Paz.

"Morrer deve ser tão frio/quanto na hora do parto", descobre o canto de Gil. Todos os sãbios afirmam a necessida de vital de experimentar a morte para poder penetrar a vida em sua plenitude. Um branco de verso separa as estrofes da morte e da vida. Muito pouco, quase nada.

A insegurança, diz o canto, e a maior segurança que um homem pode ter. Basta apenas entregar-se, dentro-e-fora do perigo. Note-se que a sobrevivência do poeta chega na hora mesma em que ele pôde apreender corpóreamente a radicalidade do fim que engendra o início. Se, inversamente, a contemplas se à distância não sentiria frio, e jamais poderia *impregnar* se desta estranha analogia imbricada entre a *morte* e o *parto*.

Ao experimentar o contato gelado com a morte, ao sentir que esta, do mesmo solo engendra, espantosa, a vida, ao poeta nada mais : esta do que inteirar-se - para alem do ego e das divisorias que o alijam do real - da incompletude de sua determinação, de seu feixe imperfeito que não cansa de pulsar pelas veias.

E porque sabe disso, dispensa a exterioridade do ser para abandonar-se no eterno vir-a-ser do instante. Porque agora habita na morada de si, neste anterior a todo e qualquer início, pode o viandante recompor-se na instabilidade de sua cabana. Ali ele pode descansar: seu endereço é o peito do mundo.

Ao "final" da viagem, retorna vivo o poeta e com ele a força do canto. Para celebrar o agora que não e nunca e por isto e. Para cantar neste aquí que não e lugar nenhum e por isto e todos os lugares. Tudo isto, não se esqueça, pra aquêm e para alem do nomeável.

"Aqui fora de perigo Agora dentro de instantes Depois de tudo o que eu digo Muito embora muito antes

O melhor lugar o mundo é aqui e agora

## c. oração ao tempo

"És um senhor tão bonito Quanto a cara do meu filho Tempo Tempo Tempo Tempo Vou te fazer um pedido Tempo Tempo Tempo

Compositor de destinos Tambor de todos os ritmos Tempo Tempo Tempo Tempo Entro num acordo contigo Tempo Tempo Tempo

Por seres tão inventivo E pareceres continuo Tempo Tempo Tempo Es um dos deuses mais lindos Tempo Tempo Tempo

Que sejas ainda mais vivo No som do meu estribilho Tempo Tempo Tempo Ouve bem o que te digo Tempo Tempo Tempo

Peço-te o prazer legitimo E o movimento preciso Tempo Tempo Tempo Quando o tempo for propicio Tempo Tempo Tempo

De modo que o meu espírito Ganhe um brilho definido Tempo Tempo Tempo E eu espalhe benefícios Tempo Tempo Tempo

O que usaremos pra isso Fica guardado em sigilo Tempo Tempo Tempo Tempo Apenas contigo e migo Tempo Tempo Tempo

E quando eu tiver saído Para fora do teu círculo Tempo Tempo Tempo Tempo Não serei nem terás sido Tempo Tempo Tempo Tempo

Ainda assim acredito Ser possivel reunirmo-nos Tempo Tempo Tempo Num outro nivel de vinculo Tempo Tempo Tempo

Portanto peço-te aquilo E te ofereço elogios Tempo Tempo Tempo Nas rimas do meu estilo Tempo Tempo Tempo Tempo."

Dando um volteio de conjunto sobre a canção, vê-se que ela esta formada circularmente sobre uma base melodica recorrente, de temática progressiva ao longo de dez estrofes em blocos de cinco versos cada.

Jā no primeiro bloco ē possīvel imaginar uma cena qualquer, numa tentativa de presenciar mais proximamente o diālogo. Ocorre que so se pode ver um pedaço do todo. Alguém se senta em lotus, pernas sobre pernas, ereta espinha a sustentar um rosto erguido e, talvez, ansioso. Do outro lado parece estar alguém indescritível: o velho não tem rosto. Temos, então, um poeta defronte a divindade, tão proxima quanto impenetravel: quem sabe seu rosto a cara de Deus, quem sabe sem rosto esfinge calada a ouvir.

Quando se fala nesta canção fala-se sempre em sedução. Para mim, a admiração que inicia o canto e circula todo ele não e apenas um refinado jogo sedutor. Uma escuta atenta revela que o enlace sedutor - inegavel porquanto engendra a trama do encontro - está contido numa relação um tanto mais complexa entre o homem e a divindade. Nesta relação, cada qual pousa suas pedras sobre o tabuleiro como pode e como quer, porque no reino desta procura a liberdade não e um *bem* nem siquer um valor: ela e, isto sim, o unico modo pelo qual se torna possível e realizavel que a relação se constitua. Seduzir não e o bastante.

O momento e de comunhão entre o poeta e o divino. E o que parece dizer o pre-verso, naquele silêncio anterior ao passeio das cordas do violão a ondular pelo exercício tonal - modulador do confronto e recorrente em toda a canção. Vem suavizar a promessa que por ela se imiscui, num silêncio que ja e pura presença.

A simplicidade do arranjo descreve a pureza e a inocência do pedido. Mas é impossível ser banal quando se quer o sagrado - diz-nos a harmonia ao operar um rolê pelas lateralidades desviantes do princípio tonal, circundando a modulação dominante, escapando em variações apenas acenadas ao codigo ordenador até introduzir a linha melodica central e anunciar o pouso da harmonia que funda o cantar.

Refinado, o canto-menino não consegue esconder seu vislumbre. Entre os deuses e o filho do poeta, mora um filho dos deuses, è vibra como quem participa com orgulho desta com munhão.

"Você sabe que entre os orixás o Tempo e um orixá?

No Candomble o Tempo e um orixá. Chama-se 'Rocco, tem após
trofo antes do erre., Como e difícil pronunciar todo mundo

chama ele de Tempo. Então foi assim que eu falei, como se es

tivesse fazendo uma oração prum orixá." (12)

Entre o primeiro e o segundo verso institui-se a voz

que trilhara toda canção. Modulada fortemente pelo acento reverente, vai cantando para Deus, para si, para seu filho. Deus do tempo, cantor do divino, menino fecundado: todos parecem ter a mesma cara, por vezes. Plenitude e paixão de narciso feliz porque não precisa mais de ser ego? Restituindo a interrogação: trata-se de auto-produção narcisica do sujeito ou ha lugar na canção para o acolhimento das emanações calorosas que advêm do reconhecimento do outro? No limite:  $\hbar \tilde{\alpha}$  um outro em Oração ao Tempo?

Se hã, deve ser ele procurado no deus que encarna um atributo da existência: o inexorável fluir temporal a que ninguém fica impune. Mas é no mesmo horizonte, em igualdade diferenciada, clara e postulada desde o início, que o poeta se anima a fazer um "pedido". Para em seguida evocar - pela repetição quaternária em que cada sílaba é integralmente dizente e unificadora: do desejo, da reverência, da carência e da suplência - a ansiada unidade entre o homem e a divindade.

Um modo de sugerir que um *outro* está presente na relação e recuperar a subversão que a canção institui na forma tradicional da oração. Dela não se espera uma relação "pura" de adoração e humildade perante a divindade. Nesse sentido, a oração não e cristã, mas abusivamente pagã. Lembra Gregório de Matos convencendo Deus da necessidade de perdoá-lo para que, usando de benevolência e misericórdia, preserve a imagem, a eficácia e a glória que hã em ser divino.

Pelo canto, o poeta convoca e evoca a presença do  $o\underline{u}$  tro. Parece dizer: dou-te o que jã tens, e devolvo-te o que

ja es, porque nada mais em Ti posso lhe dar, a não ser a pos sibilidade de exerceres seu dominio e força. Mostro apenas que te tenho, e tenho o que te ofereço. E ainda que te ofereço o que a Ti sou capaz de conhecer e aquilo que através de mim em Ti posso ver.

Deste modo, a limpeza da relação possibilita a explicitação clara dos desejos. E a relação entre poeta e divinda de institui-se sobre um fundo de carências mundanas baseadas nalguns anseios: prazer legítimo, movimentos precisos, brilho definido para o espírito.

Agora podemos nos demorar um pouco mais na seguinte estrofe:

"O que usaremos pra isso Fica guardado em sigilo Tempo Tempo Tempo Apenas contigo e migo Tempo Tempo Tempo"

Na origem, o homem é devorado pelo Tempo, por isso propõe o pacto. A sugestão é de Paulo Franchetti, que ao procurar a raiz etmológica da palavra *migo* descobre sua derivação na palavra *inimigo*. Segundo a sua leitura, o verso então seria o seguinte:

'Apenas contigo e (ini)migo'

Com este dados a interpretação concluiria por um jogo astuto de sedução fundado sob o elogio ao opositor para assim conseguir que o pacto se realize. Instaurado o pacto, ficaria facilitado o caminho para os outros desejos: instituir a voz, tornar o tempo amigo, reter o tempo na linguagem. (13)

Assim, a astūcia consistiria no fato de que, enquanto oferece elogios, o poeta  $j\vec{a}$  realiza o prazer. Reunindo e fixando na fala, ele efetiva a retenção do tempo para o prazer. Daí que a frlicidade do poeta resulte na evidência de que so lhe resta (re)afirmar a presença. O tempo so dependendo do poeta, revela-se como sendo, afinal, o tempo do homem e não de Deus.

Se assim procedendo, o poeta, ao pedir licença para presentear o Tempo, mostra que o presente é dele próprio e recebido de si mesmo, estaria concretizado o retorno aquela primeira interrogação que enunciamos, segundo a qual o mote da canção se resumiria numa auto-produção narcisica do sujeito.

Que se ofereça então ao ouvinte a possibilidade de uma segunda escuta, que, para falar com Luis Orlandi, radica lize a restituição do interrogado ao mistério que o constitui: o da reversibilidade. Retome-se o segundo enunciado:

Ha lugar na canção para o acolhimento das emanações calorosas que advêm do reconhecimento do outro?

A primeira de nossa compreensão-por interrogação na sua conclusão provisória diz-nos que não. Narciso preencheria todo o espaço e nele se alimentaria. De modo que retorna mos ao nosso limite, assim enunciado:

Ha, de fato, um *outro* em "Oração ao Tempo"?

Ja enunciamos afirmativamente a sugestão de uma cer-

ta conjunção entre homem e divindade. De todo modo, ela ainda pouco nos garante com relação à questão da alteridade. No entanto, se radicalizarmos a percepção de que a canção realiza uma especie de transe de benfazeja comunhão, penetraremos nos liames que nos dirão de uma certa relação erotica entronizada no corpo da criação.

A estrofe que destacamos paginas atras guarda uma singularidade com relação as demais. Nela a primeira pessoa retira-se, para dar lugar à ação de verbos plurais que exprimem certa cumplicidade rapidamente escondida no seu segundo verso. Tão logo somos convidados a participar do amor, somos delicadamente convidados a aceitar que o que houve entre deus e o poeta ficara guardado em sigilo.

Ao menos a indicação nos foi dada. Resta-nos prosseguir nesta aventura, e procurar pelos sentidos ocultos em algumas passagens do poema. Atente-se para a concessão contida no seguinte verso:

"peço-te o prazer legitimo E o movimento preciso Tempo Tempo Tempo Quando o tempo for propicio Tempo Tempo Tempo"

Veja-se aï o fruto cultivado de um amor sabio e respeitoso, como quem diz: tudo sera sempre como nos dois quisermos.

Junte-se a isto aquilo que ja descrevemos como sendo uma relação horizontal pela igualdade clara e diferenciada postulada desde o início. Recheie-se com o verso da promessa

"O que usaremos pra isso", e ja se pode interrogar afirmadoramente:

Numa relação em que as carências estão expostas, a autonomia dos pares define, gratificada, o campo da intersubjetividade. E restitui seu caráter sedutor na alteridade da relação, onde a expressão das carências dã-se pelo saber das carências do outro.

"e quando eu tiver saido para fora do teu circulo Tempo Tempo Tempo Tempo não serei nem terás sido"

Como se o canto de Caetano quisesse, entre outras coisas dizer: e quando eu tiver saído para fora do teu círcu oo, nos dois, nada teremos, nada seremos, nem um para o outro, nem um dentro do outro. Mas o meu canto, Tempo, não dei xo de cantar. Assim como - encantado ou perplexo - eu nunca deixei de te amar.

Note-se, no nivel significante de vinculo, o efcito dissonante obtido pela inusitada forma que dispõe sobre o intervalo dos acentos. Ocorre ai um deslocamento sintatico que provoca a quebra da expectativa do ouvido.

Quebra ocasionada pela intenção tônica de que o can-to reveste a segunda palavra de cada verso, rompendo a pontuação tradicional das palavras paroxitonas e proparoxitonas. Ao cantar, a voz transfigura a silaba normalmente atona numa forte tônica, alterando o ritmo da canção, cuja marcação recai nos acentos invertidos das palavras "fazer", "com-

positor", "tambor" (unica a permanecer tonica), "pareceres", "movimento", "usaremos", "guardado", "ofereço".

De modo que entre o acento do poema (palavra) e o acento da música (som) estabelece-se uma relação de alterida de plena de dissonâncias, deslocamentos e conflitos. Esse conflito (formal, digamos) talvez seja o suporte do conflito (semântico) presentificado entre o humano e o divino.

O rompimento e a transmudação da acentuação silábica testemunha a diferença entre palavra e melodia, de onde emana a expressividade da canção. Este suporte da diferença produz uma terceira dimensão onde palavra e som entrelaçam-se a fim de realizarem um fino diálogo.

Essa dimensão corresponde aquela que o poeta experimenta em sua relação com o sagrado. O lirismo alinhavando a pretensão de igualdade na relação com a divindade descobre - em seu movimento de troca - um lugar para o pacto. Análogo as combinações e variações do código tonal, articulador da canção, recorrente porém colorido por dissonâncias e afastamentos, achega-se a um lugar de comunhão na diferença e a busca de equilibrio no conflito.

Quebrando a expectativa do descanso, a modulação dissonante so se permite acontecer com plena liberdade quando pousa na linearidade do estribilho, repetido quatro vezes "tempo tempo tempo". Aqui, o encontro, entoado docemen te. O lugar onde a canção estabiliza-se, resolvida sua tensão, para reverenciar e celebrar este pacto encantador de comunhão na diferença com o Tempo.

## d. era nova

"Falam tanto de uma nova era Quase esquecem do eterno é So você poder me ouvir agora Jă significa que da pe

Novo tempo sempre se inaugura A cada instante que você viver O que foi já era E não há era Por mais nova que possa trazer de volta

O tempo que você perdeu
Perdeu não volta
Embora o mundo, o mundo ah!
Dê tanta volta
Embora olhar o mundo
Cause tanto medo
Ou talvez tanta revolta

A verdade sempre está na hora Embora você pense que não é Como seu cabelo cresce agora Sem que você possa perceber Os cabelos da eternidade São mais longos que os tempos de agora São mais longos que os tempos de outrora São mais longos que os tempos da era nova

Da nova nova nova nova era Da era era era era era nova Da nova nova nova nova era Da era era era era era nova

Que sempre esteve e está pra nascer"

A canção e um comentário sobre o tema da modernidade e da rebelião da juventude, da tradição e da novidade, do risco contido na ideia de um novo tempo que se inaugura.

Sendo o arranjo e a melodia simples, os versos com-

postos, em sua maioria, de afirmações diretas e argumentações fundadas sobre paradoxos banais e imagens comuns, de que forma extrai o canto, então, seu poder expressivo?

Na verdade ele parece realizar uma estranha transmutação lírica, pela forma reflexiva com que busca interrogar sobre a possibilidade de junção entre ato e pensamento, deparando-se com o sentido da eternidade - asta interminavel fonte a jorrar, que não é interceptivel, mas que não para nunca de fluir, e quase sempre escapa pelas mãos.

Percurso digamos reflexivo, move-o um ato de fe que repousa por entre as andanças do entendimento. Como a percepção que quer guardar e juntar o que o corpo reclama, jã no primeiro verso o poeta intenta o exercício de despreender-se do pêso das significações atribuídas ao novo, procedendo ao perigoso exercício de desmontar as significações (que vão ficando velhas se atribuímos caráter de fixidez paralisante a seus contornos) para alcançar repô-las sobre o signo do corpo se renovando e se deslocando.

Escorregando das garras do conceito e das malhas que determinam pensamentos categóricos sobre o tempo, a contingência, a eternidade: pois que já se fala muito e todos sabem que cada palavra dita guarda uma cilada, cujo risco é se deixar aprisionar: Torquato.

E certo que Gil revitaliza o toque sobre o dado novo da era contemporanea. Mas sua expressividade reside no fato de que o faz de modo a suspender a falação, a fim de tentar mais livremente ingressar ali, no reino das pre significações, onde as coisas na verdade acontecem.

Repare-se o primeiro verbo no infinitivo plural. Tocando as antenas da escuta o fio da canção instaura a cumpli cidade entre o poeta e uma geração.

Comunidade de ouvintes, a música engendra no seu interior o movimento da lógica e o da sua destruição.

Porque jã se fala tanto, tampouco quer o poeta se deixar fascinar pelo engodo do discurso. Contudo, o nível em que se dã o rebate da argumentação padece do mesmo carater abstrato sugerido no verso inicial. Problema que vai mostrar ao poeta o risco em deixar-se seduzir pela lógica que ele proprio tenciona desconstruir.

Assim ê que, em "quase esquecem do eterno é", ocorre nova transfiguração do registro lógico-discursivo. A quantidade de e, vogal aberta, sonora e risonha, é suficiente para que - sob o risco da falação abstrata que não difere das demais - pulse latente a sensibilidade da voz que canta. Ao enunciar a abstração, mantendo a indeterminação através do adverbio "quase", ela corporifica no cantar a afirmação introduzida como contra-argumentação decorrente da constatação do verso inicial. O poder da vogal é o de incidir sobre os influxos do corpo e vibrar no espírito.

Se de fato tal transmudação acontece, seria uma interessante e estranha maneira de desqualificar levemente o discursivo e, em seguida, recolocá-lo, não mais como o absoluto definidor da condição humana, mas como parte oscilante e môvel da natureza mundana.

Delicadamente vai o poeta intensificando o trabalho de des-racionalização, se podemos dizer assim. Mas de que

modo enfrenta a virulência e o poder das artimanhas discursivas? Chamando a atenção para o momento mesmo em que o tempo se pode tornar pleno e presente. Este tempo dá-se no aqui e agora da escuta: no instante em que a canção se configura completamente como tal, isto é, na relação que so se efetiva verdadeiramente através da audição, onde, distanciados ou proximos, receberos todos o convite sugestivo do poeta para com ele participar. Sabendo que qualquer audição contém seu tempo e seu lugar proprio, o encontro ganha em intimidade o que talvez perca em atividade reflexiva.

Mesmo assim, continua a espantar o fato de que cada verso insiste em conter seu gesto de reflexão - como se trabalhasse no vão endurecido, perfazendo um lento percurso, afe tado mas seguro. Resta-nos a evidência de que cantor e ouvin te estão *em* relação. E e nesta, acima de qualquer outra, que o poeta acredita e, por isso, e nela que investe.

"Số você pode me ouvir agora Já significa que dá pé"

Também impregnados de vogais abertas, vemos que a questão do significado vai passando a não significar mais: a possibilidade cristalina da existência de uma relação entre o poeta e ouvinte, dilatando as noções de tempo e espaço, abrindo para uma nova dimensão o confronto (com chances de encontro), jã e por si poderosamente significativa.

Note-se que a presença do corpo na canção é velada.

Mas, ainda assim, é ela quem segura a possibilidade da reve<u>r</u>

são do discursivo, desmanchando o perigo da esterilidade e

afirmando, para alem das elocubrações sobre o signo ("novo"), a infinita verdade de uma relação, dando-se pelo ceu e pelo inferno das presenças.

A partir do verso "Novo tempo sempre se inaugura" as afirmações serão cada vez mais imperativas e contundentes.

Nada serã eterno, posto que de uma eternidade a outra novo tempo se inaugura. No que se segue uma espécie de conversa franca, como se o poeta tivesse consciência dos limites e da disponibilidade de cada um em inventar um novo tempo a cada instante de vida. Presença forte do poeta no coração aberto do país.

Mas não hã bandeira alguma empenhada, como dizem os versos seguintes:

"O que foi já era E não há era Por mais nova Que possa trazer de volta O tempo que você perdeu Perdeu não volta

Vale como um recado para aqueles que insistem em vero que ja passou, em querer o que ainda não veio, em recusarse ao assombro e beleza do tempo - a cada momento, minuto, segundo, irredutivel e irretornável. Como a propria contra-cultura de que... se fala tanto.

Algo que se deseja trazer de volta e algo que se per deu, algo que se lamenta, alguma coisa pela qual se chora a ausência. Alguma coisa que ficou para tras, e queremos sempre que ela retorne, que nos preencha novamente, que nos de-

volva o sentido e a doce lembrança da memoria.

Mas em que *lugar* e em que *tempo* nos encontramos, no momento em que salmos de nos para chorar a carência do outro? Queremos o passado de volta, embora não o tenhamos mais. Na verdade, nunca o tivemos enquanto um passado. Fomos apenas, nalguma hora e nalgum lugar, amantes de um gesto, de um olhar, onde experimentamos o prazer de uma situação *presente* que agora nos deixa nostalgicos.

Porem: neste instante em que queremos com todas as forças que o passado retorne, o que fazemos nos de nosso presente?

Nosso presente agora  $\tilde{e}$  nosso passado. E paira algo de doido neste intervalo brumoso entre aus $\tilde{e}$ ncia e presença — ameaçando-nos como um fantasma, um muro de pedras, uma faixa silenciosa do disco. Não estamos nem lã nem cã. Sabemos at $\tilde{e}$  que nunca estivemos totalmente  $t\tilde{a}$  e que talvez nunca estaremos completamente  $c\tilde{a}$ .

O aqui e agora de meu corpo-que-vibra e resto de memoria e promessa de felicidade. Nostalgicos e esperançosos - quase nunca presentes completamente - sentimos simultaneamente uma perda e um ganho. Vontade do desejo: somos muitos: e temos poucas formas para tudo o que possuímos.

Daí que o poeta queira reintegrar-nos, reintegrandose para oferecer a sua experiência e seu testemunho: o que não o impede de dizer: nada disso que eu digo vale um centésimo da fagulha acesa que faz o mundo girar, que move o disco girando nesta eletrola que é nosso imã vital, mortal, de união e separação. Atente-se para a dolência do verso "Ou talvez tanta revolta". O cantor parece voltar carinhosamente o rosto para a imensidão. Sabe o que canta e, por isso, canta mais suave agora, cumprido o circulo entre presença e ausência, amor e odio, aceitação e revolta. Para reiniciar falador:

"a verdade sempre está na hora embora você pense que não é"

Pois nunca achamos mesmo que possa ser. Diz o recado: quem privilegia a razão em detrimento dos sentidos nunca sabe de verdade o que e saber. Dificuldade de penetrar na visibilidade do imperfeito, na espantosa coesão do circunstancial, na clareza curta de um verso momento de canção.

Siquer nos lembramos que os cabelos crescem sem que tenhamos dado um flagrante na transformação. Os versos perfazem uma rede de recados que atingem o cerne da posse despoja da da existência - esta que desperdiçamos a cada instante, por não acreditar, por temer, por querer preservar, por não ousar ficar.

Recados que talvez silenciem sua propria perturbação: retida para dilatar-se, a experimentação dos fluxos tem porais (analoga ao processo de explosão energetico-psíquica do rock e da droga), bem como as sensações dela advindas, não são apenas a abolição do tempo no instantâneo. Guardando sua ambivalência, as percepções aí persistem enlaçadas porquanto atuam no tempo. Tempo que é também presente-em-abertura, pre sente que é arranque à prospecção do novo, do desconhecido: contida na canção, o "eterno é" reconstroi a afirmação da

coexistência de todos os tempos no Tempo (como em Cortazar) sem cessar de reencontra-lo reabrindo-se para o vir-a-ser, reinvestindo o corpo para um outro vir-a-estar.

De todo modo, parece não haver dúvida: estamos viven do uma nova era. De tanto falar, perdida. De tanto cantar, envelhecida. Paradoxos que "Era Nova" tenta uma vez mais transpor, para deslocar esta força que tende a petrificarse, repondo-a numa outra configuração (que pode ser o jogo, a plenitude, o pacto ou a pura presença) para assim jamais cessar de afirmar o sentido.

## NOTAS DO CAP. IV

- (1) PAZ, Octavio. *Conjunções e Disjunções*. São Paulo, Perspectiva, 1979, p. 127.
- (2) Idem, p. 128.
- (3) Idem, p. 129.
- (4) Idem, p. 128. (o grifo ē meu)
- (5) WISNIK, José Miguel. "Tudo está no ceu e no inferno."
  In: Abre / Alas nº 1. Rio de Janeiro, Editora da Palavra, p. 13.
- (6) Sobre o mesmo período, Haquira Osakabe, diz o seguinte:

  "De qualquer forma, a questão estã em aceitar também a barra de lembrar, a de integrar essa espécie de loucura tentacular que se tem vivido: querer o mundo por não poder ter o proprio chão. A tarefa é inevitável: soltar as amarras e ouvir o que dizem os sonhos e os pesadelos (...) Inútil é ensurdecer os fantasmas". Texto de apresentação do livro Os Viveres de Maio, de HARDMAN, Francisco Foot. São Paulo, Kairos, 1980, p. 9.
- (7) Conforme nota de Marilena Chaut (ao texto de Merleau-Ponty) observando que a metafísica, desde Platão, "sempre considerou a linguagem como instrumento ou tradução do pensamento", a linguagem permanecendo exterior ao pensar e ao ser. In: "Sobre a Fenomenolo-

- gia da Linguagem". São Paulo, Abril Cultural (Os Pe $\underline{n}$  sadores), 1980, p. 129.
- (8) MERLEAU-PONTY, M. "O Olho e o Espirito". Op. cit. p. 100.
- (9) DELEUZE, Gilles. A Lógica do Sentido. São Paulo, Perspectiva/Ed. da Universidade de São Paulo, 1974, p. 3.
- (10) Idem, ibider.
- (11) O termo casa e usado aqui metaforicamente e remete ao imaginario da errancia. Assim como os números, corresponde ao trabalho que a mão esquerda realiza no braço do violão, sendo que a contagem vem da esquerda para o centro.
- (12) VELOSO, Caetano. Depoimento transcrito no press-relea se de lançamento do show "Cinema Transcendental", em cujo disco inclui-se a canção "Oração ao Tempo". São Paulo, 1980.
- (13) Estas sugestões foram apresentadas no curso "Teoria Geral do Poema" durante o primeiro semestre de 1981 no Departamento de Teoria Literária (Pos-Graduação) da Universidade Estadual de Campinas. O curso foi conduzido pela Profa. Dra. Iumna Maria Simon, a quem devo o desate de alguns nos de "Oração do Tempo", ainda que a orbita de interpretação e seus eventuais desacertos sejam de minha responsabilidade.

## CAPTTULO 4

SERĂ QUE ESSES OLHOS SÃO MEUS?

Articulando a questão do tempo ao contexto da modernidade e da rebeldia Octavio Paz afirma que "a indiferencia
frente a la forma que debe asumir el futuro distingue al nue
vo radicalismo de los movimientos revolucionarios del siglo
XIX y de la primera mitad del XX. La confianza en los poderes de la espontaneidad está en proporción inversa a la repugnancia frente a las construcciones sistematicas. El descrédito del futuro y de sus paraísos geométricos es general."(1)

Assim entendida, continua o pensador mexicano, "la rebelión de los jóvenes es um movimiento de justificada negación del presente pero no es una tentativa por construir una nueva sociedad. Los muchachos quierem acabar con la situación presente precisamente porque nos oprime em nombre de un futuro quimérico. Esperan instintiva y confusamente que la destruicción de este presente provoque la aparición del otro presente y sus valores comporales, intuitivos y mágicos." De todo modo, conclui, "siempre la busqueda de otro tiempo, el verdadero." (2)

Para Paz nossa ideia de tempo e fruto de uma operação critica: à destruição da eternidade cristã seguiu-se a secularização de seus valores e sua transposição a outra categoria temporal. A idade moderna começa com a insurreição do futuro. Na perspectiva medieval, o futuro era mortal: o Juizo final seria, simultaneamente, o dia de sua abolição e o do advento de um presente eterno. A operação critica da mo

dernidade inverteu os termos, diz ele: a unica eternidade que o homem conheceu foi a do futuro. Para o cristão medieval, a vida na terra desembocava na eternidade dos justos ou dos ar rependidos. Para os modernos ela e uma marcha sem fim ate o futuro. No futuro - e não na eternidade ultraterrestre, reside a suprema 'perfeição'.

"Aĥora, en la segunda mitad del siglo XX, aparecen ciertos signos que indican un cambio en nuestro sistema de crencias. La concepción de la historia como um processo lineal progressivo se ha revelado inconsistente. Esta crencia nació con la edad moderna y, en cierto modo, ha sido su justificación, su raison d'être. Su quiebra revela una fractura en el centro mismo de la consciencia contemporânea: la moder nidade empieza a perder la fe en si misma." (3)

Se até ai o destino do homem é dado pela promessa de "colonização do futuro" agora "en los ultimos años ha habido un cambio brusco: los hombres empiezan a ver con terror el porvenir y lo que apenas ayer parecian las maravilhas del progreso hoy son sus desastres. El futuro ya no es el depositario de la perfección, sino del horror." $^{(4)}$ 

Um horror prenhe de ambivalências: "nuestro futuro es un paraíso/infierno; paraiso por ser el lugar de elección del deseo, infierno por ser el lugar de la insatisfacción." (5)

Em meio a esse drama moderno, emerge a *espontaneida-de* aludida pelo poeta mexicano, advinda da recuperação radical dos signos do corpo, pela qual a percepção temporal é necessariamente reavaliada. A esse respeito, dirã Paz numa entrevista: "A eternidade condena fisicamente o corpo de forma

terrível: ou o corpo vaí para o inferno, ou o corpo dissolve se em espírito no céu. Se, em vez do valor ou sinal Eternida de, pensamos no sinal Futuro, temos o mesmo resultado. O futuro é, basicamente, um sinal intelectual, em parte utópico; é uma construção do pensamento. Por outro lado, a idéia de Futuro contém, outras características: o futuro é um sinal no qual o trabalho é exaltado. O futuro implica paciência e esforço para ser alcançado e, simultaneamente, implica econo mia. Nos dias de hoje, estes são exatamente os signos da bur guesia: poupança e economia e, também, de uma certa concepção capitalista de socialismo, onde cabem novamente a poupança, a prosperidade, a abundância. E todos esses sinais são, prioritariamente, sinais intelectuais."

"Ao contrario", prossegue, "o aqui e agora e um sinal corporal. Sua forma de manifestação não e pelo trabalho, mas exatamente pelo seu contrario - a distribuição e a comunhão. O aqui e agora não e um valor de carater individual, mas, por um lado, um valor de natureza coletiva, por outro, de natureza ritual e erotica. De natureza erotica porque o tempo do corpo não e nem o futuro nem o passado. O tempo do corpo, o tempo do amor e o tempo do presente, do agora." (6)

Neste embalo de recuperação da dignidade poética e on tológica do corpo o percurso anterior reencontrou algumas canções que experimentam outros modos de presença do corpo no fluxo da temporalidade. Ensaio de rupturas, testemunho de vivências, de perplexidade e de meditações; revelações de pactos e ousadias praticadas também no amago da linguagem, elas participam deste contexto pos-modernidade a medida em

que relativizam a presentificação do tempo linear enquanto uma das possíveis encarnações do tempo-no-corpo.

Essas expressões artīsticas nascidas sob o signo da rebelião operam, como se viu, em estado continuo de devoração e de reelaboração de diversas matrizes de procedimentos poético-musicais. Assim trabalhando, sugerem que um de seus sentidos mais poderosos parece ser aquele que tende - digerida a tradição e a critica da tradição - para uma incessante e renovada busca da afirmação do sentido.

Tratando deste contexto, e o proprio Octávio Paz quem reafirma essa mutação perseguida: "El arte moderno", diz ele, "comienza a perder sus poderes de negación. Desde hace años sus negaciones son repeticiones rituales: la rebeldia convertida em procedimiento, la critica en retorica, la transgression en ceremonia. La negación ha dejado de ser criadora". E completa: "no digo que vivimos el fin del arte: vivimos el fin de la idea de arte moderno." (7)

Noutras palavras, a operação crítica que desmistificou as ilusões da vida moderna esgotou-se por que teve de ar rastar consigo o homem desiludido e estranhado para com o mundo circundante. E foi no vácuo desta vagância de valor que as manifestações contraculturais obtiveram impulso e extraíram sua vitalidade criadora.

Simultânea à sofisticação tecnologica que invade a música contemporânea, à liberação energetica e explosiva do rock e à experimentação radical deste campo simbolico atraves das drogas, a revolta da juventude urbana insatisfeita prepara - no entremeio desta tríplice conjunção - um rasgo

imprevisível que não mais detem um esquema de significações moldadas e estabelecidas pela cultura herdada mas que se expande por sucessivos deslocamentos e penetra em regiões quem sabe informuladas para corporificar afirmativamente a possibilidade ilimitada de novas dimensões para a existência - em oposição a estabilidade dos registros perceptivos impingidos pela racionalidade dominante.

Destruindo a precariedade existencial ela leva o estranhamento até o limite; e assim liberta-se para inventar outros modos de aproximação do corpo a vida socializada.

"Vivemos", diz Merleau-Ponty, "em meio aos objetos construïdos pelos homens, entre utensílios, casas, ruas, cidades e na maior parte so os vemos através das ações humanas de que podem ser os pontos de aplicações. Habituamo-nos a pensar que tudo existe necessariamente e é inabalavel." (8)

De fato, todo este *inabalável* rasgado pela contracu<u>l</u> tura e revisitado pelas canções prepara outras aventuras antes dormentes no espírito. A arte e, neste caso, a música popular brasileira (com as suas peculiaridades próprias e o seu modo de inserção social) é um lugar onde as novas prospecções ganham audiência e a força de gestos inaugurais, como se a cada inspeção do corpo sobre o mundo este renascesse: recuperando sua misteriosa vitalidade, esta selvageria, este mundo-em-profusão *retorna*, para oferecer ao ouvinte-visitante novas perspectivas de freqüentar e nomear o *como se dá* seu "ingresso" na vida contemporânea.

Essa abertura promiscua ao sensivel, essa visita em outra frequência as atmosferas mundanas, provocada pela que-

bra, deslocamento e dilatação da temporalidade percebida, pre para o corpo a ultrapassar-se. Depois de entrevistos, pertur bados e nomeados, os novos contatos que problematizam o tempo corriqueiro tramam novas confidências. Na verdade, convidam a escuta, a escrita e todo o corpo a adentrar por outras dimensões.

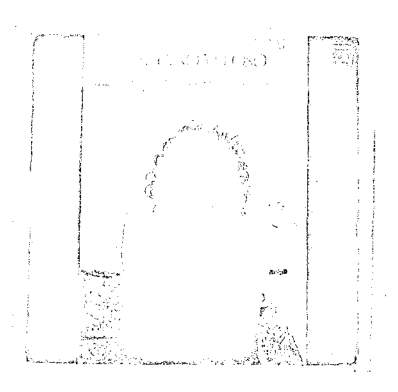
É, portanto, pela brecha do fluxo temporal desconstruïdo que especialmente as canções de Caetano Veloso solicitam uma irrecusavel aventura que acompanhe aquilo que flui atraves de seu olhar. E isto porque o rasgo que no rastro dessa andança se entreabre faz com que os olhos readquiram uma potência criadora. Uma vidência que - carregando todas as matrizes daquela segunda fala e as aparências de um visível jã decodificado - é capaz de reinvestir o corpo de uma energia primeira. Inventando tudo de novo, ele ultrapassa o dado e o conhecido para devolver-nos ao solo da terra, ao colo inocente e sabio, feliz e dramático da vida.

Vida que não é menos minha que da canção. Esse verso de Caetano reluz. Diz-nos, na sua contenção, que, enquanto signo autônomo a canção coloca novamente o mundo à disposição dos sentidos e da interrogação. Viva, diz também que todas essas aventuras disponíveis à escuta têm, no seu processo especial de depuração dionisíaca, naquilo que por ela o mundo se deixa vêr (na visão) e no modo como ela o faz reviver (na voz) duas de suas forças mais poderosas.

Noutras palavras, essas aberturas querem também dizer que se trata apenas de *aderir* (como se adere a um filósofo para que, com ele e através dele, continuemos a pensar) ao

desejo enunciado pelo proprio Caetano que, falando sobre seu trabalho, certa vez declarou: "quero seduzir as pessoas para o meu modo de sentir."

Ouvir o desejo e retê-lo para transar confidências. Para tramar um contato com este modo de sentir intransferível mas comunicavel e, portanto, preparado a lançar-se ao campo da intersubjetividade, preparado a se deixar entreter e a se levar por uma outra dicção. De modo que aí, nesse entremeio, ouvido o canto, deslize o sensível a fala - e assim se fale o que pede pra se falar.



em Caetano, o olho  $v\hat{e}$  o mundo, e o que falta ao mundo para ser canção, e o que falta ã canção para ser ela mesma.

## a. alguém cantando

Imerso no humano fluxo da percepção os olhos "reabertos" reinvestem a voz de uma potência onde coexistem, digamos, a dimensão apolínea e a dimensão dionisíaca. É através dela que repercute o momento que quer flagrar a propagação do visível.

A canção "Força Estranha" de Caetano Veloso mescla essa dupla potência do corpo (dos olhos e da voz) redimensionando a inserção do sujeito num mundo cantável.

"eu vi o menino correndo
eu vi o tempo
brincando ao redor do caminho daquele menino
eu pus os meus pés no riacho
e acho que nunca os tirci
o sol ainda brilha na estrada e eu nunca passei

eu vi a mulher preparando
outra pessoa
o tempo parou pr'eu olhar para aquela barriga
a vida é amiga da arte
é a parte que o sol me ensinou
o sol que atravessa essa estrada que nunca passou

por isso uma força me leva a cantar por isso essa força estranha por isso é que eu canto não posso parar por isso essa voz tamanha

eu vi muitos cabelos brancos na fronte do artista o tempo não pára e no entanto ele nunca envelhece aquele que conhece o jogo do fogo das coisas que são e o sol é a estrada é o tempo é o pé e é o chão eu vi muitos homens brigando
ouvi seus gritos
estive no fundo de cada vontade encoberta
e a coisa mais certa de todas as coisas
não vale um caminho sob o sol
e o sol sobre a estrada é o sol sobre a estrada
é o sol

por isso uma força me leva a cantar por isso essa força estranha por isso é que eu canto não posso parar por isso essa voz tamanha"

No eco daquela pergunta de "Passaro Proibido" ("que quer dizer meu cantar?"), "Força Estranha" tenta respondê-la, mas renovando a interrogação: perguntando-se não pelo que quer dizer mas que força o leva a assim dizer.

A força, sugere, vem da visão. A visão propiciada pela frequentação originária, por um nascimento continuado no fluxo destampado da temporalidade.  $L\tilde{a}$  ele reencontra um mundo em permanente vibração que, tudo aumentando de valor, pela voz pede para existir.

Reingresso: o corpo sendo o entrelaçado de visão e movimento, o olho-que-vê e percepção muda, apreensão no desvio de coisa-e-ideia ao mesmo tempo; de figura-e-fundo; e percepção do *entre* como profusão de desvios. (9)

Inicialmente, diz Luiz Orlandi, a percepção é "percepção de coisas que são dimensões, que são mundos." Da pala vra percebida à dimensão conceituada todo o intervalo é palmilhado pela voz que percorre os corredores do corpo. Para José Miguel Wisnik, "o cantor apega-se à força do canto, e o cantar faz nascer uma outra voz dentro da voz. Essa, com que falamos, é muitas vezes a emissão de uma série de palavras

sem desejo, emissões foscas e abafadas de um corpo retraido, voz recortada pela pressão do principio de realidade. Independente da intimidação da voz que fala, a fala mesma  $\bar{e}$  dominada pela descontinuidade aperiodica da linguagem verbal: ela nos situa no mundo, recorta-o e nos permite separar sujeito e objeto,  $\bar{a}$  custa do sistema de diferenças que  $\bar{e}$  a lingua."

Neste sentido, diz Wisnik, "o canto potencia tudo aquilo que ha na linguagem, não de diferença mas de presença. E presença e o corpo vivo: não as distinções abstratas dos fonemas, mas a substância viva do som, força do corpo que respira. Perante a voz da lingua, a voz que canta e liberação: o recorte descontinuo das sucessivas articulações cede vez ao continuum das durações, das intensidades, do jogo das pulsações; as ondas menos periodicas da voz corrente dão lugar ao fluxo do sopro ritualizado pela recorrência."

Em Caetano a palavra revive pela pessoalidade radical do cantor. Vê-lo significa ver o que ele vê, o que por ele se mostra, o que através dele se deixa ver.

Este e o tema de "Força Estranha", cujo - tratamento desdobra o duplo enigma: do lugar de onde ele ve e da reversibilidade da presença na temporalidade.

Quando ligados as alteridades, as coisas, os verbos no gerundio ("menino correndo", "tempo brincando", "mulher preparando", "homens brigando") guindam a percepção ao contato mesmo das coisas fluindo-se aos olhos.

Quando atrelados ao sujeito os verbos emergem no pas sado ("eu vi", "eu pus", "estive"). Um passado ainda que distanciado não se despreendendo do presente, marcando uma eter

nidade que *mistura* vidente e visivel, sujeito e objeto e falos convergir para uma suspensão do mundo, devolvendo ao mis terio a questão do *lugar enigmático*.

Uma reversibilidade estranha do corpo no tempo. Quando o olho capta um contorno nascendo entre todas as cenas entrevistas, a nervura febril de todas as coisas num aqui e agora, interpõe-se sempre a presença daquele que vê. Tal como na capa de "Cinema Transcendental" o enigmático das visões é desde sempre mediado pela intromissão do sujeito vidente, pela imbricação do vidente no visível e deste naquele. Mediação atuando como um meio solicitado a indicar a existência de um "terceiro termo" entre sujeito e objeto.

O contraste dos verbos mostra que quando o tempo se expande os olhos são invadidos e misturados ãs coisas, as cor respondências se multiplicam, a imersão sem conceito no mundo reabrindo dimensões menos aparentes. E enquanto as imagens vão fixando a mira, o olhar penetrando no amago de analogias restituidoras, um contorno entre todas renasce: a identidade do sujeito é restituida pela voz.

Depois que a imbricação revolve os intercâmbios entre sujeito e objeto; depois que ela decifra, para alem das dualidades, o mundo como *entremundo*, *imerso na profusão dos desvios*, a exploração do corpo (e tudo o que aí se abre) reabilita o ente como viandante dos intervalos, pelo qual so a voz, "força do corpo que respira", e capaz de interligar os fragmentos.

Compõe, assim, uma conjunção de atos expressivos (a imagem, a fala, a dobra da fala sobre o fundo da palavra)

("en pus os meus pes no riacho / e acho que nunca os tirei") que, mesclados a leve cadência reiterada pelo dedilhar do violão, querem fixar a verdade da experiência sensível.

"Dizer que hā uma verdade ē dizer que, quando minha retomada reencontra o projeto antigo ou estranho e a expressão bem sucedida libera o que estava cativo no ser desde sem pre, estabelece-so na espessura do tempo pessoal e interpessoal uma comunicação interior, graças à qual nosso presente torna-se a verdade de todos os outros acontecimentos cognoscentes. É uma cunha que cravamos no presente, um marco atestar que nesse momento surgiu algo que o ser esperava 'queria dizer' desde sempre. Algo que não findara nunca, senão de ser verdadeiro, pelo menos de significar e excitar nosso aparelho pensante, se preciso arrancando dele verdades mais compreensivas do que aquela. Nesse momento alguma coisa foi fundada como significação, uma experiência foi transformada em seu sentido, tornou-se verdade. A verdade ē um outro modo de sedimentação que, em si mesma, e a presença de todos os presentes no nosso."

Dizer que ha verdade, conclui Merleau-Ponty, "é dizer que não ha objetividade que de conta de nossa relação su pra-objetiva com todos os tempos, não ha luz que ultrapasse a do presente vivo." (11) Por isto, canta Caetano, "a coisa mais certa de todas as coisas / não vale um caminho sob o sol".

O menino, a mulher, o artista, conjugados diante des sa presença-que-v $\hat{e}$  e para a qual tudo converge, perfazem no canto o tr $\hat{a}$ nsito circular da vida. Imantam o corpo de uma

pregância analogica que so a vos pode resgatar, para tornar à superficie do mundo visivel, ganhar a audiência e a verdade da fala. Por isso essa voz tamanha.

Por outro lado, o olhar disperso na selvageria do mundo pre-logico, visitado em suas ocultas correspondências inspira-se numa trip que não pede licença nem explicação para explora-las. Solicita, no entanto, do viajeiro, uma expressão (neste caso, uma voz, uma fala e uma canção) por onde se esgueire até o audivel de sua perturbação e ao nomeavel de sua promiscuidade originária.

E nunca é demais redizer que esta trip tornada canção tem, como suporte para a errância, o corpo. Um corpo, por si mesmo, cheio de olhares e de antenas sensoreas. No dizer de Merleau-Ponty, "tudo se resume em compreender que nos sos olhos da carne já são muito mais do que receptores para as luzes, para as cores e para as linhas: são computadores do mundo, que têm o dom do visível como se diz que o homem inspirado tem o dom das linguas".

Note-se ainda que os elementos humanos e naturais são também agentes, acionando a errância do sujeito. O Tempo brinca, pāra, não para: continuo, jamais envelhece. O sol brilha, atravessa estradas que nunca acabam de passar. Sol & tempo: para aquém e para além da presença; independentes, impregnam o homem; inesgotáveis, movem a canção que o penetra a perguntar-se pelo seu proprio destino de ser canto.

Tudo isto numa canção cujos acordes suaves acompanham o movimento das frases. Um belo solo de violão harmoniza registros graves e agudos integrando-os ao canto. Na voz de Gal Gosta, o registro grave de cada descrição desliza para a fineza cortante à cada vez que o sol ressurge. Neste mo mento, o ponto de vista mutável mas centrado em si ultrapas sa a contemplação e celebra a convergência de todos os elementos num mesmo horizonte, para exaltá-los.

Entremeado  $\bar{a}$  vis $\bar{a}$ o, toda palavra sot  $\bar{e}$  intensificada pela vos, assim como  $\bar{a}$ s descrições alternam-se o estribilho que vibra forte e assonante pela recorrência da vogal a:

por isso uma força me leva a cantar por isso essa força estranha por isso è que eu canto não posso parar por isso essa voz tamanha

Por vêr na multiplicidade das dimensões a força da reversibilidade tramando similitudes e dissonâncias, e por poder reatā-las em comum convivência pela voz, a vida corporificada, do fundo de seus murmurios, pede novamente para ser cantada.

Mas atente-se: depois que a aventura dos olhos permite estar "no fundo de cada vontade encoberta", resulta a negação de tudo isso, isto e, de uma racionalidade que, reaparecendo, pudesse recolocar as descobertas no clausulo de qual quer fixidez.

As descobertas são relativizadas, pois diante do entendimento que se prepara a tomar posse do entrevisto para exteriorizã-la dos sentidos, o canto desloca-se, preferindo a forte impregnação dos elementos assim como eles se dão a sentir pelo poeta, ardentes no "fogo das coisas que são":

e a coisa mais certa de todas as coisas não vale um caminho sob o sol e o sol sobre a estrada ē o sol sobre a estrada ē o sol

Os predicados não vem. Repetidos, os substantivos marcam a volta dos nomes, signos banais se deslocados da experiência do corpo mas vitais e plenos de significação se de volvidos ao solo da percepção sensível: afirmação que e, antes de qualquer coisa, irradiação corpórea. Assim como o tem po da escuta: não propriamente uma transcendência, mas uma convergência, onde o instante sacraliza-se pela embocadura onde vão encontrar-se cantor e ouvinte, engrandecidos, instalados num lugar que e a própria celebração simultânea da beleva e da interrogação, da aderência ao mundo e de seu estranhamento.

E e assim que, relativizando o conceito, as vogais passam a figurar brinquedos que puxam o canto e levam-no a uma apreensão inteligivel de outro estilo: lúdica, sensorea, que tão somente quer deixar a *lingua soar*, para assim tornar audivel a propagação da qual ela mesma e origem e impulsão.

## b. por que não?

Tanto "Força Estranha" quanto uma parte importante da produção de Caetano Veloso e Gilberto Gil, naquilo que ocultam para poderem constituir-se enquanto um canto afirmativo de vida, aludem à outra dimensão presente nestas poetícas entrelaçadas aqui ao fluxo contracultural.

Aludem, especialmente, ao tema do drama na poesia moderna. Um tema bem ao gosto da tradição moderna, isto  $\tilde{e}$ , o poeta que sente mas que se v $\tilde{e}$  sentir:

"Eu minto mas minha voz não mente minha voz soa exatamente de onde no corpo da alma de uma pessoa se produz a palavra eu"

Dizendo de outro modo, o procedimento poetico que, afirmando o sentido, carrega consigo todas as ambivalências, reversibilidades e disjunções desta atitude, coexiste ulteriormente com aquele procedimento que visa a reduzir as ilusões e a destruir os mitos - que resulta da amarga consciência critica vivida contemporaneamente.

Caetano Veloso, autor dos versos citados acima, cuja respiração acontece numa circunstância história em que, de modo geral, a espontaneidade não é mais possível, tem plena consciência do chão onde pisa - o que explica sua persistên-

cia na metalinguagem e em certa ironia ligada ao corte, a tradição alegórica.

Para Jose Miguel Wisnik esse carater alegorico e for te em Caetano e esta envolto pela perspectiva do distanciamento, onde o sujeito e percebido em sua ambivalência entre a espontaneidade e o artifício, entre a consciência crítica do poeta e a posição privilegiada do compositor.

A modernidade, "esse período que se inicia no século XVIII e que, quem sabe, chega agora ao seu ocaso", no dizer de Octavio Paz, inicia-se quando a consciência da oposição entre Deus e Ser, razão e revelação, se mostra como real mente insolúvel. Para ele, a razão, hoje se identificaria com a sucessão e com a alteridade. E isto porque a razão cada vez que se examina, se descobre como outra ela mesma. Cada vez que se examina se separa. (12)

As produções de Caetano e Gil, demonstram essa assimilação e a consciência que eles têm desta modernidade que sempre preferiu operar dentro da tradição do corte. Nesta perspectiva, não existe o corpo pleno, mas sim o sujeito cindido. Não hã um momento em que o sujeito se confunda com a propria identidade. Neste quadro, inscreve-se a tradição da alegoria. (13)

Em oposição a este modo de ver, diz José Miguel Wisnik, encontra-se aquele mais ligado à musica, segundo a qual através da voz é possível resgatar a identidade do universo.

A música dos dois baianos presentifica essa questão do distanciamento, bastando para isso recordar sua constante errância pelo reino do discursivo (especialmente Gil), pelo

tempo de reflexão e de depuração das angústias cotidianas te matizadas poeticamente, e a incorporação de todas as ques tões contemporâneas (desde as relações amorosas, passando pe la política e chegando aos cantos celebrativos) no modo como elas são apreendidas por aqueles que a cultivam. No entanto, desde que assimiladas e incorporadas, suas canções insistem em querer recuperar o tempo todo essa unidade da voz, esse desejo de concordância ativa com o mundo, esta vontade de inaugurar um outro nível de vínculo para verem restauradas a dignidade e a grandeza da vida.

Para alem de configurar uma reflexão lirica poderosa sobre a cultura esta *atitude ambivalente*, diz Wisnik, da a musica popular um lugar particular na poesia moderna, verdadeira novidade: a modernidade constituida em sua *cisão* mas recuperando esta visão da canção como *plenitude*.

Um modo que, a meu ver, converge com aquele representado e praticado pela contracultura: assimilando todo o negativismo para chegar a uma poetica afirmativa, exaltativa e apologetica.

Jā se viu como a música pode ser o lugar privilegiado para a potencialização das emanações do corpo e para a re
cuperação da integridade da voz. O proprio Caetano quando de
clara ser pessimista e alegre, angustiado e afirmativo, pare
ce dizer que estando ciente do  $d_{rama}$ , e sendo ele proprio um
vivente deste drama, pode afirmar a vida de qualquer modo.

E para Jose Miguel e o fundamento lirico que, em Cae tano, atravessa todo esse impasse contemporaneo. Um lirismo fundado na exaltação do momento especial onde cada drama po-

de ser resgatado, incorporado, eliminado ou ultrapassado. Daí também a negação do drama participar com forte presença em sua poética. É o que se deseja em "Outras Palavras": "nada dessa cica de palavra triste em mim na boca."

Atenta desde a década de 60 aos influxos do corpo, esta poética afirmativa (levemente demarcada para que não se abafe sua reversibilidade petulante) - na qual se poderia in cluir Gilberto Gil e os embates do proprio John Lennon - aglutina é, de certo modo, advem, de toda esta miriade de mu tações propiciadas pelo advento de uma "nova sensibilidade" ali desencadeada e de seu signo diferenciador, a trip.

Sua diferença em relação ã modernidade reside no fato de que, ao inves da dissolução causada pelo rompimento es tranhado para com as ilusões circundantes, o deslizamento do próprio chão (implicado na negação dos mitos) não regressa necessariamente sob a forma de uma condenação, ou de uma can sativa e improdutiva negação das ações dominantes e dos padrões estabelecidos. Inversamente, o rompimento torna-se o único caminho possível para qualquer deslocamento. Deslocamentos que, quando poeticamente bem tramados, desembocam na afirmação da individualidade, na procura da "força da beleza pura e das forças elementares da cultura", na diferença reconquistada no entremeio do agito coletivo.

No minimo, tais atitudes e procedimentos configuram uma mitologica de estilo mais contemporaneo. E em permanente mutação, pois, porque o sonho acaba ele esta continuamente pronto a ser recomeçado.

## c. maravilha vixe maria mãe de deus

Octávio Paz lembra que Homero, Virgílio e Dante, ain da que cedo descobrissem a dimensão infernal a amalgamar com luz e sombra a espessura paradisíaca, não obstante, assegura vam que suas visões advinham de uma revelação vinda do exterior: um deus ou um demônio falavam por suas bocas. Em contrapartida, acrescenta, "el poeta moderno declara que habla em nombre propio: sus visiones las saca de sí mismo." (14) Provocador, o ensaísta afirma ser este o dado mais irritante da poesia de agora.

"A queda d'água ergueu-se à minha frente de repente tudo ficou de pé eternamente: a floresta, a pedra, o vento vertical do abismo e o senhor que anima esse ambiente ficou comigo eu sou potente e contenho a visão da queda erguida d'água-vida tão contente e são

havia ali a presença toda sã de minha irmã e (coisa mais que azul) a lua lua lua lua sobre um pinheiro do sul"

Na canção de Caetano Veloso cantada por Maria Bethãnia, o poeta não so se declara potente mas afirma conter a
visão. Diante da cena, do murmúrio dos elementos naturais e
de sua espantosa correspondência, o poeta vê-se tomado por
ela ("a visão é tomada ou se faz no meio das coisas", diz

Merleau-Ponty). Tudo converge para os olhos. A vertiginosa verticalidade corresponde uma tomada que tudo engloba, a uma visão que, erguida, tudo comporta, integrando-se ao universo: plenitude.

Deus? Certamente que não. Estava ali como homem, diria Merleau-Ponty, tudo acontecendo no humano mundo da percepção e do gesto. Pois entre a cena entrevista e o pressentimento de que algo ali se lançava ao encontro de uma identidade que o abraçasse, entre a selvageria do mundo natural e a palavra dita, a expressão devolve ao poeta sua inteligibilidade e sua inteireza no momento em que pela linguagem deixa-se fazer e refazer-se. Tomada no meio das coisas, a visão encorpando-se suscitou ao vidente que se abrisse ao proprio corpo repleto de linguagem.

Hã dois momentos tomados com a mesma intensidade, num mesmo tempo, num so presente, em "Queda d'Água". Um no primeiro segmento, cuja descrição da cena corresponde à apropriação da visão por aquele que enquanto vê diz, e só sabe que vê porque diz, e só sabe o que vê quando diz. Nesse instante o tom do canto é firme, grave, solene, um quê de surpresa e revelação emanando do encontro.

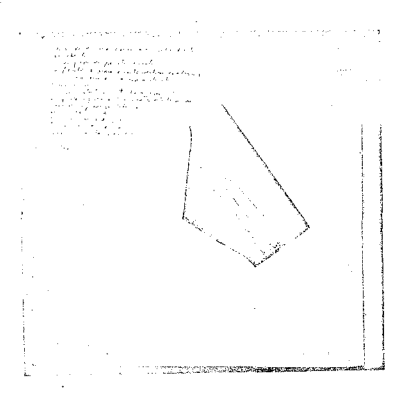
No segundo, o dedilhar calmo do violão se desloca para uma tonalidade mais aguda, o tom sobe uma oitava a mais, como a realçar a percepção do retorno à humanidade mais prosaica, ao lado de uma pessoa întima, protetora. Este outro momento no mesmo tempo vem dar à revelação seu descanso, sua partilha; a celebração fica singela, sem adjetivos e o canto ameno vem marcar a presença-em-comunhão dos elementos huma-

nos e naturais.

A totalidade foi aqui reconstituïda a partir de uma percepção origināria, de um tumulto bem-vindo ao corpo ainda na zona prē-reflexiva, anterior aos conceitos. Convertida, pela pressão da carne, em palavra, ganhou o ar; pela voz pode traduzir-se outorgando significações comunicaveis a um ato especial de *encontro*.

Transcendência ou convergência, a linguagem cristalina da canção devolve ao sujeito a posse de si e das revelações do mundo, exatamente o inverso da religiosidade cristã que delega a um ente exterior os poderes de revelar mistérios e suprir as carências humanas.

Não deixa, no entanto, de persistir um elemento de religiosidade em "Queda d'Agua". De outro estilo, talvez. Pois "o senhor que anima esse ambiente" humanizou-se, ficou ao lado, comungando uma iluminação que originariamente desen cadeou-se no corpo sensível do poeta e pela sua fala se alas trou.



"Queda D'Agua": tomada no meio das coisas, a *visão* encorpando-se suscitou ao vidente que se abrisse ao proprio corpo *repleto de linguagem*.

## d. a superficie iridescente da bola ôca

Normalmente, dizer que ha uma religiosidade é atribuir, como faz a teologia cristã, um ordenamento coerente ao universo, dotando-o de ordens, vontades e finalidades exteriores aos acontecimentos e aos proprios sujeitos historicos.

Não e o caso de Caetano Veloso e Gilberto Gil. Hã em suas obras e em seus testemunhos a presença de uma religiosi dade polimorfica, um sincretismo tão multifacetário que ora e capaz de evocar e celebrar as entidades da mitologia africana, exaltar os ritos do Candomblé, e ora vagar por cantos profanos, irônicos, despreendidos de quaisquer vínculos transcendentes. Mutantes, não fazem mais do que inserirem-se nova mente no rodopio de uma pos-modernidade pluralizada, abrigan do-se numa multiplicidade de fragmentos capaz de expressar o mundo de diferentes pontos de vista, integrando-os ou não, mas, substancialmente, dispensando as inclusões definitivas e as classificações apaziguadoras.

Assim, a ambiência religiosa em que se instala por vezes o canto dos dois baianos (afora outras interpretações possíveis que se concentrassem no interior daquelas simbólicas específicas da cultura negra) convergem para aquela ānsia pelo sagrado e pelo desejo de sacralizar o cotidiano que, a meu ver, constituiu-se num dos signos mais recorrentes das

trips dos anos 60.

O proprio rock e seus rituais de encontro (os grandes concertos ao ar livre ou os shows com seus ritos contemplativos/orgiasticos) são uma outra maneira de habitar a ambiencia religiosa. E sem que o amor pelo infinito tenha necessariamente passado pela delegação dos mistérios do mundo a uma inteligibilidade criadora e onipresente.

A assunção e posse das percepções totalizantes podem, como jã se viu, ser partilhadas e repartidas. A poesia é, nela mesma, um lugar muito especial para a realização des tes anseios. Reafirmando uma tradição que, segundo Octávio Paz vem desde o romantismo alemão, "los poetas son videntes y profetas, por su boca habla el espiritu. El poeta desaloja al sacerdote y la poesia se convierte en una revelación rival de la escritura religiosa." (15)

Mas não é apenas a música, ou a poesia, ou ainda a perda da imagem totalizante do mundo na época moderna que modificaram algumas das imagens e atitudes religiosas. Os hippies também procuraram-na, sem passar pelo gesto do sacrifício ou do rígido ascetismo. Ao contrário, e espantando muitos, buscaram praticar dionisia camente a experiência mística.

Partilhavam uma religiosidade que guardava qualquer coisa de profana, de desmedida, de exibição descarada do proprio grau de exterioridade implicado na postura exclusivamen te religiosa, a que Feuerbah denominou indireta pois que se deslocava de sua propria essência, antes de encontra-la em si mesma.

Mais mundana do que sacra, o amor pelo sagrado recolocava, durante a rebeldia, novamente o corpo como eixo primordial e lugar privilegiado para esta experiência.

O corpo sendo o lugar mesmo em que o mistério do corpo reflexivo se propaga (e onde se exacerbam as dicotomias sujeito-objeto, interior-exterior, imanência-transcendência) ganhou, ele proprio, na época, uma mitologia restauradora, de pois disseminada e até diluída nalguns palcos de representação do espetáculo moderno. O mesmo signo que na Jovem Guarda ja se insinuava enquanto um lugar de festa passou a dizer-se também, anos depois, simultaneamente lugar de festa, símbolo de contestação e templo de oração, investigação e auto-conhecimento.

Inspirados pelo que restou de santidade na mitologia cristã, os malucos vestiram-se  $\tilde{a}$  moda franciscana e chocaram os parametros da burguesia asseada e bem-vestida. Neste sentido, a vulgarização da roupa (16) era colocada como sacralização do corpo, divindade do que era puro, purificação que se dava pelo avesso: o lixo da sociedade industrial era o luxo santificado pelos hippies.

Além disso, a assimilação das filosofias orientais, fecundas no cultivo da espiritualidade e no desprezo equivalente as ganas materiais, participava da recusa ao mercado de consumo e a sua sede de devoração aliada a fabricação de necessidades superfluas e ilusórias. Lógica cujo encadeamento configurava uma original combinatória de universos heterogêneos, ganhava unidade estético-existencial pelo seu proprio carater dispersivo, disseminador, radiante e descentra-

lizador espontaneamente contido em seus propositos.

A revolta à estabilidade perceptiva herdada de uma sociedade com poucas alternativas ao prazer e aquela sofreguidão da estética de que fala Jorge Barreto, a vontade de vivenciar a plenitude, a paixão pelo homem e pela natureza, conferiam uma unidade de propositos a esta diversidade de materiais, formas e visões desencadeadas pela rebelião.

"pinta uma estrela na lona azul do ceu pinta uma estrela lä pinta um malandro e no malandro outro malandro flutua angelical um por um um por um um por um um por um agora a moça esboça um salto vai mas não vai todos sabem voar (baby boca charles) a tribo blue nomadismo tenda-templo circo transcendental (jorge pepeu bola didi) a história do samba a luta de classes os melhores passes de pelé tudo é filtrado ali naquele espaço azul naquele tempo azul naquele tudo azul eles dançam eles dançam eles dançam todos eles dançam dança-moenda dança-desenho dança-trapezio dança-oração moenda-redenção"

Tudo se passa num show do grupo Novos Baianos, não se sabe ao certo se num teatro ou circo de verdade. Não importa. Importa a aquisição pelos olhos daquilo que flui, daquilo que emana de um corpo-que-da-plateia-mira, e mirando faz-se linguagem cantável, para ultrapassar o usual e alinha var o inominável do enigma dos corpos em movimento.

Tudo que ressalta quer me ver chorar, diz Caetano Ve loso numa outra canção que também aparece em *Cinema Transcen* dental. Na capa do disco, vê-se o cantor-compositor de costas, deitado na areia, pois o mar da Bahia invade a cena e o poeta ali está para ve-lo. Assim também em "Os Meninos Dançam".

Conduzindo o ouvinte-confidente a um outro lugar de onde o olho pode participar, a linguagem analógica delinea instantâneos que se vão transmudando, e a percepção une os gestos quando flagra os contornos por entre os movimentos do corpo de cada músico. Os desenhos gestuais passam a significar outra coisa que o imediato de sua utilidade, a musicalidade pulsante nos corpos sugerindo correspondências que retiram do silêncio os vários espetáculos abertos à contemplação num mesmo espaço de tempo e de ação.

Pluralizada, analogica, a percepção viaja pelo palco, rastrea cesuras, inaugura uma simbolica que ja estava
la, neste outro lugar de onde o corpo sensível mira exploran
do a ritmia da impulsão dos outros corpos e a profusão de
danças contidas; o imaginario da errância repõe a trip como
suporte inteligivel da visão tomada as coisas.

Para Merleau-Ponty, qualquer esforço fenomenológico deve "reencontrar o corpo operante e atual, aquele que não é um pedaço de espaço, um feixe de funções, mas um entrelaçado de visão e de movimento." (17)

A visão Caetano nos da pelo movimento, sendo o sentido ritmo, relação captada no desvio. Na canção, o ritmo desenha os saltos leves, o contrabaixo mimetiza o movimento dos pes, marcando todos os passos da visão-em-movimento. E o cantar vai pontuando as palavras concisas num registro grave, a dicção clara mantendo em relação tudo o que e filtrado ali.

Cantando, o poeta reencontra aquele visível que em seu "sentido profano, esquece as suas premissas, repousa numa visibilidade inteira que é preciso recriar, e que liberta os fantasmas cativos nele." Como se também em suas canções se visasse essa "gênese secreta e febril das coisas em nosso corpo." (18)

Quando chega em "todos sabem voar" um frēmito do corpo quer celebrar a visão, da que nessa hora o corpo se expanda quando o canto alonga o tempo das silabas. Dilatando o tempo das vogais, diz em toques geométricos: é feliz porque vê, é feliz quando canta o que vê e é feliz porque vendo canta para comungar o deslumbre.

Deslocando a estabilidade perceptiva que talvez visse na cena apenas os pontos usuais de aplicação, lança-as nou tra configuração onde explodem seu campo de significação, de modo a comunicar os mistérios pelo qual a palavra cantada funda no ouvinte uma aquisição, uma conquista de outros reinos possíveis de engatar o real na visão. Esta é a festa do corpo, investigação de suas potencialidades e celebração das miragens, que o assobio ao final descreve como sábia brincadei ra.

O azul matiza a cena, dã o toque celestial a este ar ranjo poetico dos corpos no palco. E com a melodia a voz ondula: presentifica a imagem. Caetano e poeta de cores e nomes. Os nomes (jorge pepeu bola didi), também alongando-se nas vogais, não são meras referências que contextualizam a cena: são o proprio ritmo do bailado se perfilando aos olhos.

Cor, movimento, gesto, ritmo: analogia: o ceu e uma

lona pequena que e um vasto espaço sideral, os músicos são anjos voadores que formam uma tribo nômade na terra, onde todas as coisas celestiais acontecem, o ceu repôsto a mirada do chão, o chão fixado pelos pes que la estão para saltar.

Dança-moenda, extrai do mundo bruto o suco refinado daquilo que não cessa de querer cantar. A dança-desenho e a dança-trapézio testemunham a geometria que a racionalidade sensorea reencontrou como dimensão conceitual depois de se ter lançado à promiscuidade do pré-reflexivo.

Racionalidade esta que se deixa abandonar pela articulação nas correspondências percebidas: maneira de sentir expressa pela reorganização sensorea, lúdica, mais ligada ao corpo enquanto substância da expressão. Menos pela aderência a processos tecnicos fixos e mais pela repercussão que essa articulação opera no sujeito, a composição reafirma o direito de assimilação de todos os procedimentos de linguagem, neste caso reinvestindo a força lírica da analogia.

Sua maneira de sentir imbrica-se também pela inflexão quente que Caetano dá a seu canto (pelo tom de intimidade e colocação da voz que é todo o tempo uma homenagem a João Gilberto). Essa inflexão quente, explanação do sensível, dá as cores, aos nomes e as palavras quase sempre a categoria de palavras-brinquedo: sonoridade a um so tempo referência do mundo e emblema de seu ser, de seu estilo de habitar as coisas.

Poeta de cores e nomes, Caetano sempre brinca. Jóia, Qualquer Coisa, Bicho, Muito, Cinema Transcendental, Outras Palavras, Cores, Nomes. Os títulos de seus trabalhos ultrapassam o legivel de suas conotações imediatas e constroem um universo de signos autonomos que (como em Gilberto Gil) entrelaçam uma poética cheia de toques, recados, testemunhos da pessoalidade do cantor popular pos-tropicalismo. Para a riqueza geral, estes cantos vêm por demais impregnados das angustias e das complexidades contemporaneas.

Parafraseando a fala de Merleau-Ponty sobre o pintor, diria que, de maneira geral, em Caetano o olho ve o mundo, e o que falta ao mundo para ser canção, e o que falta a canção para ser ela mesma, e, na voz e no violão, os tons que a canção aguarda; e, uma vez cantada, ouve ve e canta a canção que responde a todas essas faltas, e ve nas canções dos outros, as respostas a outras faltas.

Em Gilberto Gil, uma das linhas de força de sua poética consiste em trabalhar livremente os materiais musicais combinando-os ao sentimento de responsabilidade perante as questões contemporâneas. Um sentimento que parece movê-lo a pronunciar-se sobre muitos dos impasses, encantos e desencantos da pos-modernidade. Isto tudo elaborado a partir dos dados de sua experiência sensível, onde musicalidade e indagação pelo ser e pelo mundo reaparecem ao contato da pele, da voz e do corpo na canção.

Ao "nascimento" deste fluxo sensoreo e lúdico em Gil (demarcado por mera convenção aqui em "Retiros Espirituais") corresponde, em Caetano, os signos poéticos, objetos lúdicos repostos ao mundo como indagação, afirmação e celebração do sonho/drama contemporâneo. "Araçã Azul" "fica sendo" "sonho"-"segredo"-"brinquedo"-"o nome mais belo do medo"-

"com fe em deus eu não vou morrer tão cedo": araça azul é brinquedo.

Não e por acaso a veneração que um tem pelo outro, cada qual devolvendo ao outro a tocha do inspirador e do mes tre. Eles formam um par que se complementa. Diria até suas canções conversam entre si. Gil tende a nomear as mutações percebidas e vividas ao longo de sua trajetória, seguin do o impulso daquela responsabilidade social que lhe convida a um pertencimento  $\bar{a} polis^{(19)}$ . Caetano (tendo Gil dito muito daquilo que ele, sentindo, não quereria dizer) tende jã inspecionar o mundo segundo esse fluxo de ação que a *nova* sensibilidade projeta em torno deles. Quer cantar aquele ins tante do mundo que hã muito passou mas que retorna (em perma nente indagação sobre os mistérios da reversibilidade) voz, por um tom sincero e semi-paródico de tudo quanto existe, pela presença do corpo instalado na frequência da trip e que, interrogando, estetiza e problematiza a vivência munda na.

Gíl e seu canto viajam por muitos lugares: a interro gação filosofica; a tematização dos comportamentos e dos valores herdados; a crítica da tradição e os toques para sua possível superação; a incorporação das dualidades rivais espalhadas pelo Ocidente (exterior-interior, masculino-feminino, e outras tantas); a tematização da propria trip; uma for te impregnação dos rit(m)os afro-brasileiros e da questão da identidade negra no Brasil e lá fora; roqueiro, incorpora também os regionalismos musicais brasileiras e os ritmos internacionais, além de apropriar-se das novíssimas conquistas

da tecnologia de estúdio.

De modo que o Gil de "O Sonho Acabou" permanece um andarilho. Criança curiosa e mestre delicado acolhe as perplexidades, os dramas e as provisorías certezas para, sem hierarquizações, afirmā-las em seu canto. O Caetano de "E Proibido Proibir" não permanece porque jamais esteve em lugar algum, especialista que é na frequentação dos intervalos. (20)

Desde o sujeito de "Alegria, Alegria" que se declara va desobrigado de qualquer culpa e, ainda aturdido, reivindi cava o direito de assimilação de todas as coisas, Caetano  $d\underline{e}$  pendia e não dependia dos influxos contraculturais.

Talvez por que aquilo que foi a contracultura esteja nele menos como projeto, perspectiva existencial solucionado ra, postura refletida perante o mundo, isto  $\tilde{e}$ , talvez porque  $ele\ n\tilde{a}o\ a\ tenha$ , a contracultura habite-o mais enquanto enga jamento corporeo, intuição, recepção indireta, obliqua: trans versalidade que o instala numa atenção dispersa e descompromissada de onde ele a penetra mais por dentro.

Pode-se ler a contracultura através das canções de Caetano Veloso. Mas não se pode atribuir, nem à ele, nem às suas canções, uma coerência programática; noutras palavras, Caetano - além de não ser um monte de outras coisas - não é contracultural. Não a tendo frente a frente, não a assume integralmente. Daí que se instale ali para brincar com estes dados todos a partir deste fluxo deliberadamente anárquico.

Ocorre que este enlace entrevisto de Caetano com a contracultura corresponde ao proprio rosto desta: descompro-

metida, radiante, múltipla, fragmentária, dispersa e anárqui ca. Por isto, em certo sentido, Caetano Veloso encarna a figura que condensa todo o universo de experimentação e de expressão contracultural no Brasil. E ao mesmo tempo, ele nada tem a ver com isso.

Seu descentramento articula-se pelo eixo da experiên cia sensível, intransferível mas capaz de frequentar a diver sidade dos campos perceptivos espalhados contemporaneamente. E a liberdade de criação fica sendo revitalizada: porque ambígua, espalha-se em várias direções; porque indefinível, per turba todas as noções e inserções herdadas.

"Apaches, punks, existencialistas, hippies, beatniks de todos os tempos uni-vos. E eu disse sim, mas sim, mas não, nem isso apenas alguns santos, se tantos, nos seus cantos e sozinhos."

Como na canção "E ele me deu um beijo na boca", a ul trapassagem das bipolarizações para um lugar de coexistência onde as dualidades abrigam-se sem perder sua força originãria, consiste num procedimento recriador tanto dos problemas quanto das aventuras que tal atitude ambigua mas afirmativa desencadeia.

E é esta frequência que inaugura um outro campo per ceptivo no qual a religiosidade se transmuda dispensando exterioridades para resguardar sua capacidade de reinstalar o homem no mistério das coisas.

Revivido durante a agitação dos anos 60, quando cultivou-se a percepção (herdada de românticos e deserdados) de reverência ao enigmático que flui por entre as atmosferas es tabelecidas, este culto ao transcendente retomou impulso na sugestão de que um mistério de grandeza e sacralidade habita os espaços da sociabilidade.

No intuito de desvendar, com olhos livres, a profusão das coisas que se avolumam ao espírito sensível, todos os gestos, nesta frequência, adquirem um quê de sagrado. Sagrado que se desdobra, no momento seguinte, na sua reversibilidade, o espaço profano, desgarrado, irônico, que solicita o despreendimento do corpo.

A diferença desta atitude para com aquela que experimentaram alguns modernistas considerados "místico-visionários" (e lembro aqui especialmente Jorge de Lima) ressalta - alem das dessemelhanças nos comportamentos - a medida em que enquanto neste a cosmogonia cristã recobria de inteireza e coerência esta busca, no fluxo underground e em Caetano e Gil ela efetua-se através da exploração das potencialidades desrecaleadas do corpo.

Uma freqüência em que a coexistência e também preser vação do sentido afirmativo da vida. Neste sentido, a "dança oração" testemunhada em "Os Meninos Dançam" e um pedido à transcendência das coisas, à grandeza da vida, a um espaço de dignidade que corresponde a um desejo de comum pertencimento ao mundo lavrado tal como ele se mistura em nosso corpo, à nossa mira, à nossa presença. Como Nietzsche, Caetano e Gil talvez pudessem dizer: "so acredito num deus que saiba dançar."

### NOTAS - CAP. V

- (1) PAZ, Octāvio. Los Hijos del Limo. Del romanticismo a la vanguarda. Barcelona, Seix Barral, 1974. p. 200 (o grifo ē meu).
- (2) Idem, p. 200-201.
- (3) Idem, p. 196.
- (4) Idem, ibidem.
- (5) Idem, p. 53.
- (6) Entrevista de Octavio Paz concedida a Heloïsa Buarque de Hollanda. In: Revista Anima nº 2. Rio de Janeiro, Editora Macunaïma, 1977.
- (7) PAZ, Octavio. Los Hijos del Limo. Op. cit., p. 155.
- (8) MERLEAU-PONTY, M. "A Duvida de Cézanne". Op. cit., p. 118-9.
- (9) Cf. ORLANDI, Luis. A Voz do Intervalo. Op. cit., p. 242.
- (10) WISNIK, José Miguel. "Onde não hã pecado nem perdão".

  Op. cit., p. 12.
- (11) MERLEAU-PONTY, M. "Fenomenologia da Linguagem". Op. cit., p. 139.
- (12) PAZ, Octāvio. Los Hijos del Limo. Op. cit., p. 34-35.
- (13) A formulação original é do Prof. Dr. José Miguel Wisnik, interpretando "Cajuina" de Caetano Veloso, em palestra proferida no Departamento de Letras da Universidade de São Paulo, em dezembro de 1982. Prati-

quei varios desvios em relação a seu pensamento, ajus tando sua fala aos meus proprios propositos de refle xão e argumentação, incluindo outras considerações a respeito da contracultura que possivelmente desloquem a transcrição de seu contexto primeiro.

- (14) PAZ, Octávio. "Conocimiento, Drogas, Inspiración". Op. cit., p. 81.
- (15) Idem, p. 73.
- (16) Ver, a proposito, ARIAS, M. José Rague. *Os Movimentos*Pop. Rio de Janeiro, Salvat Editora do Brasil, 1979.
- (17) MERLEAU-PONTY, M. "O Olho e o Espirito". Op. cit., p. 88.
- (18) Idem, p. 92.
- (19) "É tudo que eu quero que o artista conquiste para o povo (diz Gil): ter os locais sagrados de realização do sonho, de união do corpo e da mente (...) Claro, permanecem os problemas sociais para os quais se tem que dar a devida atenção, permanecem os problemas eco nômicos de classe, de exploração, de imposição de uma estrutura sobre outra, etc. Todas essas coisas permanecem, evidentemente a ação permanece em relação a elas, agora é preciso que numa proposição geral do ser a gente comece logo a se desligar dessas particularidades, sei lã, tentar logo uma liberdade jã mais de corpo e alma. Eu acho que isso é um papel de quem pelo menos se julga responsavel por alguma coisa, por um pensar, por um agir social (...) O encargo do artista, o zelo dele, é pelo mito, pelo poé

tico, e isso que ele tem que zelar. Alias e a grande luta do Homem, dessa humanidade atual, a luta entre o mito e a maquina, o pensamento livre e os alinhamentos lógico-formais."

(20) Durante o exilio em Londres, e mesmo depois de sua volta ao Brasil, Caetano Veloso escreveu vários textos para jornais alternativos, posteriormente incluídos no livro *Alegria, Alegria*. Vale a pena transcrever um trecho de "Verbo Encantado", escrito em junho de 1972, onde (entre outras coisas) ele comenta o criado em torno dele e dos tropicalistas de geral: "O que talvez tenha dificultado tudo sempre é o fato de nunca antes ter havido no Brasil uma figura popular com tanta pinta de intelectual quanto eu. Não sou um mito nacional, na medida que Pelé o é, na medida em que Roberto Carlos Nem pretendo se-lo. O minguado mito Caetano Veloso e bem mais uma coisa assim como o mito Glauber Mas eu apareço na televisão, um número muito de pessoas me conhece de cara e nome, alguns discos meus`fizeram sucesso (nunca, contudo, vendi tantos discos quanto, por exemplo, Tim Maia). Como Glauber (mais ou menos involuntariamente) tornei-me uma cari catura de lider intelectual de uma geração. maís. Um idolo para consumo de intelectuais, listas, universitários em transe. So que jogando sem grandes grilos nos apavorantes meios de comunicação de massa. Isso, creio, ë o que fez com que se esperasse demais de mim. Na sua miséria, a intelectualidade brasileira viu em mim um porta-estandarte, um salvador, um bode expiatório. Agora sente-se mais descansada ao ver que pode jogar sobre as costas de uma pessoa como eu a responsabilidade por coisas que não seriam da alçada de qualquer deus.

#### Tais como:

A tão exaustivamente discutida (e melhor do que ninguêm pelo tropicalismo, depois do cinema novo) neces sidade que têm os povos subdesenvolvidos de imitar padrões internacionais.

A intolerância crítica por parte das gerações mais novas com relação as anteriores. (O tropicalismo tra tou seus antecessores com amor e humor). A existência da Bahia, (O tropicalismo mal tratou do assunto. A existência do carnaval. (O tropicalismo mal tratou do assunto). A influência das modas culturais france sas sobre os intelectuais brasileiros (e argentinos, certamente). O episodio "E Proibido Proibir" resumese no seguinte: Guilherme Araūjo, meu empresārio, me mostrou na Manchete uma reportagem sobre os aconteci mentos de maio em Paris que eu não quis ler pois tenho preguiça de ler. Lembro-me que ele mesmo virou a pagina e disse: e engraçado, eles pixaram coisas lin das nas paredes. Esta frase aqui e linda - "e proibi do proibir". È lindissima. Ele falou – faça uma mūsi ca usando esse negocio como refrão. Eu disse - tã. Passou. Eu não fiz. Dai ele me cobrou. Eu disse, fa-

ço. Fiz. Achei meio boba, mas bonitinha. Todo mundo na hora achou bonita. No dia seguinte eu jã. achava pēssima. Ate hoje so gosto do ritmo e de uma parte da letra que diz "eu digo sim, eu digo não ao Veio o festival da Globo. Eu não tinha nenhuma mūsica bacana pra botar. Nem muita vontade de entrar festival. Số me convenci a concorrer quando pegar aquela música que eu não gostava e fazer esculhambação com o festival. A canção foi escondida pelo happenning e pelas vaias. Sérgio Ricardo intrigado nos bastidores ao ver minha alegria: entendo como vocês podem ficar tão contentes de rem vaiados". Quando voltei para repetir a mūsica jā o Gil tinha sido desclassificado (o que me enfureceu porque eu achava o número dele genial) enquanto meu "E Proibido Proibir" tinha merecido do jūri as melhores notas. Entrei no teatro decidido a dar u m esporro. E dei. Disse que o jūri era incompetente a plateia burra ou coisa assim. Ta no disco.

Até hoje me orgulho de tê-lo feito. E me congratulo comigo mesmo pelo fato daquela canção estar esquecida. De fato, falou-se muito do escândalo, mas o disco não vendeu e, de todas as canções que eu escrevidesde "Alegria, Alegria", pra ca, "E Proibido Proibir" e uma das menos conhecidas do público. Jamais admitirei que alguém a tome como tipica do movimento tropicalia ou do meu trabalho em particular.

A adesão dos filhos de família ao hábito de fumar ma

conha, tomar LSD ou qualquer outra droga. (O tropica lismo jamais tratou do assunto. Eu jamais tratei assunto. Apesar de, na época, a imprensa falada e es crita ter feito todo o esforço para identificar nosso trabalho com esse tipo de coisa. Lembro-me ter visto alguns desses imbecis que andam na são tentando provar por A + B que na letra de gria, Alegria eu estava querendo me referir la gas. Era de morrer de rir. Que malabarismos foram precisos! É que a imprensa é quem necessita de recorrer a essas coisas pra ir sobrevivendo. A prensa sabia que excitação causava sugerir que, como na Inglaterra, dos Beatles e nos Estados Unidos de Bob Dylan, os jovens músicos do Brasil também vam drogas terriveis. Para a perene decepção de dos (todos, sem exceção), eu venho atravessando dos esses anos sem um charo. E tenho horror a de lança-perfume, anestesia de dentista, bolinha bebedeira:)

(...) Quero que todo mundo saiba que eu continuo achan João Gilberto o maior artista brasileiro e que tudo mais  $v\bar{a}$  para o inferno. Beijos."

A N E X O S

## ANEXO I

# E UMA BRASA, MORA! (\*)

Aquilo que mais tarde se chamaria Jovem Guarda surgiu, pode-se dizer, no espaço disponível entre a inocência fa
miliar de Celly Campello e o ceticismo sem saída da "juventude transviada", modelada no estilo Marlon Brando e James Dean.

De um lado, a menininha dos lacinhos cor-de-rosa se virando pra desgrudar da saía da mamãe e brincar de *Banho de Lua*:

Fui à praia me bronzear me queimei, escureci mamae bronqueou, nada de sol hoje so quero a luz do luar...
Tomo um banho de lua fico branca como a neve se o luar é meu amigo censurar ninguém se atreve é tão bom sonhar contigo o luar tão cândido.

De outro, distantes da meiguice infantil, as escuderias e gangues assumiam a figura do play-boy sem caráter tentando escapar ao tédio:

> Subi a rua Augusta a 120 por hora joguei a turma toda do passeio pra fora fiz curva em duas rodas sem usar a buzina parei a quatro dedos da vitrina

<sup>(\*)</sup> Trecho também presente em *A Aventura da Jovem Guarda*. São Paulo, Brasiliense (Coleção Tudo é História), 1984.

(legal)
ai, ai, johnni
ai, ai, alfredo
quem e da nossa gangue
não tem medo.

Nem tão boboca, como as meninas cujas mães as proibiam de namorar, e sem razões concretas para se confundir com a mitologia dos "rebeldes sem causa", a moçada do subúrbio, nesse entremeio, vinha chegando.

Com uma gaitinha irreverente introduzindo um rock simples e bem-feito, Renato e seus Blue Caps apareciam com Menina Linda, uma versão da canção dos Beatles I Should Have Known Better.

Traduzindo o canto de Lennon e McCartney, eles suplicavam a menina que, por favor, largasse a boneca pra vir brincar de amor. E arrematavam:

> sua boneca vai quebrar mas vivera o nosso amor

Como que cruzando a adolescência feminina à virilidade investida não mais contra as vitrines mas a favor da transa amorosa, involuntariamente eles estavam aí convergindo as duas tendências anteriores.

E a violência viria sob a forma de caricatura em *O*Escândalo, outra versão que fez sucesso com os Blue Caps:

Conheci um capeta em forma de guri de uma família tradicional surgiu um menino

que era mesmo infernal seus primeiros passos ainda neném jā foram botinadas na canela de alguém crescendo o menino pra escola entrou de cara feia logo a professora olhou no meio da aula num teco fatal mandou um coleguinha logo para o hospital e depois da aula na bola era o tal quebrar as vidraças pra ele era normal mas um belo dia por perder um gol botou fogo na casa e depois derrubou aos dezoito anos resolveu namorar pois seu coração queria se apaixonar um lindo brotinho

mas no primeiro beijo
os dentes dela quebrou
depois disso tudo
conseguiu se casar
de seu casamento
não quero lembrar
saiu da igreja
de short e blusão
dizendo a todo mundo
que era filho de Adão.

ele conquistou

Narrando de um modo distanciado e bem-humorado a história do "capeta em forma de guri", o grupo, durante algum tempo, reinou soberano no espaço jovem da canção popular, junto com The Clevers, Jet Blacks, The Fevers e alguns daqueles que logo mais estariam naquela Festa de Arromba.

Vertendo para o português alguns hits internacionais, eles so passariam a figurantes quando a dupla Roberto e

Erasmo Carlos começou a produzir com constância suas proprias canções.

Guindados ao centro das atenções, é a partir deles que o registro dessa história recomeça.

Com nove anos Roberto Carlos jā saīa do anonimato para se apresentar na rādio de sua cidade natal. Cachoeiro de Itapemirim, cantando, entre outras coisas *Amor y Mās Amor*, um bolero gravado por Gregorio Barrios, e muitas canções de Nelson Gonçalves.

Aos quatorze anos segue para Niterõi e lã, segundo contam, descobre, emocionado, Tito Madi e Dolores Duran. Mais tarde, no suburbio carioca de Lins de Vasconcelos, e que ouvira com atenção Bill Haley, Little Richard e Elvis Presley.

Em 1958 conhece Erasmo Carlos e com ele se integra ao conjunto The Sputiniks, nome do primeiro satélite artificial, lançado pela União Soviética no ano anterior. O grupo transformou-se depois em The Snakes, nome da melhor guitarra nacional na época, e por ele também passariam Tim Maia e Jorge Ben, sempre tocando em clubes do bairro.

Em 1959, um primo lhe arranja em emprego de *erooner* na boate do Hotel Plaza, em Copacabana.

As experiências de Roberto no radio facilitaram-lhe o acesso ao Clube do Rock, um programa da televisão produzido por Carlos Imperial — de quem Erasmo Carlos se tornaria uma especie de secretário.

E foi atravês de uma carta de apresentação de Cha-

crinha, obtida por Carlos Imperial, que Roberto chega a gravadora Polydor, onde grava um compacto com as músicas *Fora de Tom* e *João e Maria*, uma incursão pela bossa-nova. Sua maneira de cantar lembra um pouco João Gilberto.

Como o disco não aconteceu, Carlos Imperial — jã então decidido a empresariar o cantor — volta a percorrer as gravadoras. Na Columbia, Roberto grava Brotinho sem Juizo e Canção do Amor Nenhum. Em seguida viriam ainda um bolero, Não é Por Mim, e um chã-chã-chã, Louco por Você.

Depois veio *Susie*, que também não teve repercussão alguma, mas onde ele, sintomaticamente, querendo chamar a atenção do "broto", chama, na verdade, a atenção dela para as ofertas do país modernizado que surgia:

Jã fiz tudo que podia para despertar sua atenção jã peguei minha guitarra e até cantei uma canção, jã pintei minha lambreta com uma cor extravagante escolhi no guarda-roupa o pulôver mais berrante e passei acelerando bem pertinho da janela.

Erasmo lembra que, durante as primeiras gravações, existiam sérias resistências da parte do pessoal das gravadoras em relação ao instrumental: "Foi uma luta colocar obaixo elétrico: levamos para o estúdio um disco americano pro pessoal ouvir, mas os caras achavam que seriam despedidos se tirassem um som como aquele."

Todas essas músicas passaram despercebidas, até que, num belo dia, Erasmo Carlos aparece com uma nova versão,

Splish Splash, que Roberto gravaria junto com uma das primeiras canções da dupla, Parei na Contramão:

> Vinha voando no meu carro quando vi pela frente na beira da calçada um broto displicente joguei o pisca-pisca para a esquerda e entrei a velocidade que eu vinha não sei pisei no freio obedecendo ao coração e parei, parei na contramão

o broto displicente nem sequer me olhou insisti na buzina mas não funcionou segue o broto seu caminho sem me ligar pensei por um momento que ela fosse parar arranquei a toda e sem querer avancei o sinal... o guarda apitou!

o guarda muito vivo de longe me acenava
e pela cara dele eu vi que não gostava
falei que foi Cupido quem me atrapalhou
mas minha carteira pro xadrez levou
acho que esse guarda nunca se apaixonou
pois minha carteira o malvado levou!
quando me livrei do guarda o broto não vi
mas sei que algum dia ela vai voltar
e a buzina dessa vez eu sei que vai funcionar.

De certo modo, ja começa a se delinear ai a matriz poética e musical que servira de base para uma serie de outras criações de Roberto e Erasmo.

Com ritmo veloz e acordes quadrados, as letras simples e diretas se iniciam geralmente sob um clima de tensão para terminar com alguma chave de ouro, ou alguma "lição", tipo moral da história.

Estilo, aliãs, inspirado na atmosfera e na estrutura narrativa das histórias em quadrinhos — que constituíam, se gundo os proprios testemunhos dos compositores, toda a literatura consumida por eles.

E, como acontece nas histórias do gibi, ao suspense prolongado segue-se o repouso bem vindo, a conclusão da trama sendo sempre irrisoria em relação ao clima de tensão, medo ou perigo suscitado desde o inficio.

Como Pega Ladrão, Noite de Terror, O Genio, Os Sete Cabeludos, História de um Homem Mau (canções quase todas incluídas no primeiro LP de Roberto a repercutir em todo país), esses roquezinhos apareceram, quem sabe, pra dizer que tudo não passava de uma alegre e saudável brincadeira.

Mas alguns signos importantes e reveladores do modo da presença do rock no Brasil jã apareciam nestas canções.

O tema amor, por exemplo, será quase sempre tratado como sedução marota expressa do ponto de vista do conquistador.

E uma forma curiosa de inserção do agente-da-lei nas relações sociais de vez em quando retornarã: como o *Guarda Belo* do desenho animado *Manda Chuva*, o guarda, embora nunca entenda nada do que se passa ao seu redor, serã sempre um sujeito ciente de seus deveres, muito amável e cordial.

Também começa a aparecer o automóvel. Símbolo de uma desejada ascensão social, o automóvel, na verdade, constitui, segundo o historiador Ricardo Maranhão, o "núcleo central do departamento de bens de consumo durável que se estrutura no contexto de uma mudança do padrão de acumulação do capital durante o governo JK."

Estudando os aspectos políticos e econômicos do governo Juscelino Kubitschek, Ricardo Maranhão observa ainda que o advento da indústria automobilistica no país "representou quase um símbolo característico da integração brasileira ao capitalismo monopolista internacional, ao mesmo tempo que

se apresentava como uma vitória da nação na luta pela independência." (Ricardo Maranhão. *O Governo Juscelino Kubitschek.* Tudo é História, Brasiliense, 1981)

Seja o calhambeque exotico e por isso atraente, sejam os automoveis grandes e indicadores da elevada posição social de seus possuidores, o carrão vai sempre reaparecendo: ora simbolo da ostentação, ora signo de independência e de uma certa agressividade, ora peça importante no jogo da sedução amorosa, ora companheiro e parceiro no elogio à solidão magoada.

No embalo dessa energia incontida e descompromissada do rock no Brasil, estes traços iniciais reaparecerão, concentrando-se num ou noutro tema, como nesta canção-tipo-sím bolo do que viria a ser a Jovem Guarda:

E proibido fumar diz o aviso que eu li e proibido fumar pois o fogo pode pegar mas nem adianta o aviso olhar pois a brasa que agora eu vou mandar nem hombeiro pode apagar.

Roberto e Erasmo exibem aqui um de seus traços mais marcantes: utilizar as técnicas modernas dentro de uma atitude de despojada frente aos influxos externos, assimilando "suburbanamente" o aparato eletrônico e os modelos musicais a seu alcance para gingã-los ao sabor dos sentimentos vitais que seus desejos e suas experiências suscitavam.

E o período mais livre e menos elaborado dessa fase do rock foi, sem dúvida, o canal ideal para a veiculação de uma sensibilidade ansiosa por se manifestar.

Rock fogoso, com acordes simples e quadrados mas impulsionados pela pulsação acelerada do ritmo,  $\it E Proibido Fu-mar$  faz com que ao anúncio imperativo da lei se sobreponha a transgressão declarada.

O fogo iminente acende a imaginação: cigarro aceso ou cidade incendiada?

A sugestão de um contra-ataque fulminante do fora-da lei vai se transmudando em energia acalorada do corpo (para surpresa de quem, antevendo a detonação de alguma revolução, viu apenas o isqueiro esquentar a ponta do cigarro).

E, antes que se force a barra pensando que o fogo esteja nas ruas, o arranjo linear das frases não espera muito pra dizer que o fogo, na verdade, se alastra a partir de dentro.

De modo que a imagem da *transgressão* funciona não como recusa de uma ordem existente, mas como ampliação concreta de espaço e tempo do corpo. Intensificando o fluxo da libido por meio da liberação da energia mais bruta, e por isso mais incendiária, a canção potencializa o desejo sexual:

se eu pego uma garota
e canto uma canção
e nela dou um beijo
com empolgação
do beijo sai faísca
e a turma toda grita
que o fogo pode pegar
nem bombeiro pode apagar
o beijo que eu dei nela assim
nem bombeiro pode apagar
garota pegou fogo em mim

sigo incendiando bem contente e feliz nunca respeitando o aviso que diz é proibido fumar.

Eis uma das riquezas desse canto: num clima de festa compatível com o engate da sociedade eufórica nos trilhos do progresso, o rock brasileiro evoca, no entanto, as primeiras manifestações do corpo como fonte de prazer.

E não se trata de um discurso *sobre* a sexualidade contida, a qual se opusesse uma-do-tipo-liberada, mas sim de uma enunciação desejante, mais-que-direta, das liberdades possíveis de acontecerem no ato, no aqui e agora da canção.

Daī que a enunciação dos desejos do corpo, movido per lo instinto sexual, tenha constituído a forma de grito mais recorrente nas canções da Jovem Guarda.

E nelas o *beijo* passa a constituír o signo nuclear, jã que, além de conter a *promessa do encontro*, o beijo suscita a vontade de livremente poder nomeã-lo — em oposição ã rigidez dos comportamentos moralizantes que reinavam na epoca.

Veja-se; por exemplo, o primeiro sucesso de Roberto, a versão que Erasmo fez para Splish Splah:

Splish Splash
fez o beijo que eu dei
nela dentro do cinema
todo mundo olhou, me condenando
so porque eu estava amando
agora lá em casa todo mundo vai saber
que o beijo que eu dei nela
fez barulho sem querer
splish splash
todo mundo olhou
mas com água na boca
muita gente ficou

Numa entrevista, Erasmo conta como compôs a letra dessa canção: "Fiz minha primeira versão sem nada a ver com o original; não sei inglês, mas escrevi o que a música me falava."

Enquanto ouvia a entoação inglesa deste rock ine-briante e nervoso, Erasmo vivia o começo dos anos 60 num país descalço que intensificava sua perversa aventura de industrialização.

Desafiando os olhares hostis ("todo mundo olhou me condenando/so porque eu estava amando"), a intuição do letrista da voz a uma especie de contra-ordem, veiculada na contramão da corrente ideológica hegemônica no país.

Pois que, entre o trabalho e a vontade de ascensão na sociedade então emergente, a energia disponível do corpo tendia a reafirmar a mais *intemporal* das carências: o prazer sexual.

Nessa mesma epoca não era so o mercado de discos que crescia; também o número de aparelhos de televisão se multiplicava por todo o país.

E a história da Jovem Guarda está muito ligada à história da própria televisão.

Em meados dos anos 60, o sucesso de alguns programas da TV Record, em São Paulo, fazia da emissora uma vitrine perfeita do que acontecia na música popular brasileira.

Aliãs, naquele tempo a TV Record parecia uma verdadeira e exemplar casa de família. No comando, a figura paternal de Paulo Machado de Carvalho, o Marechal da Vitória: mestre-de-cerimônias da se-leção brasileira vitoriosa nas copas de 58-62.

Na sala de visitas, Hebe Camargo, simpātica e educada madrinha daquela famīlia, recebia ilustres convidados nas noites de domingo.

As quintas-feiras todo mundo brincava de *Esta Noite* se *Improvisa*, um programa onde os convidados se divertiam tentando adivinhar canções a partir de uma palavra dada.

A parte considerada "seria" das atividades culturais daquela famosa casa ficava com *O Fino da Bossa*, programa comandado por Elis Regina e Jair Rodrigues e que se tornaria o porta-voz dos anseios nacionalistas da intelectualidade e da camada politizada das universidades.

Na Record também aconteceram os históricos Festivais de Música Popular Brasileira, motivos de acirradas disputas ideológicas. A pretexto de torcer pela vitória desta ou daquela canção concorrente, essas disputas revelariam o imenso grau de expectativa política projetada em torno das canções, num Brasil descontente debaixo das botas dos mílitares pos-

Mas, quando a Federação Paulista de Futebol resolveu proibir a apresentação de partidas de futebol ao vivo pela tevê, as tardes de domingo ficaram vazias na Record.

Em 1965, Celly Campello recusa o salário oferecido pela direção da emissora para comandar, ao lado de Roberto Carlos, um programa musical para a juventude nas tardes de domingo.

Roberto Carlos, que ja guiara o seu *Calhambeque* rumo as paradas de sucesso, aceita a proposta. E a Record então convida os mais conhecidos cantores e conjuntos jovens para compor a turma do iê-iê-iê.

O sucesso do programa, todos sabem, foi fatal. A moçada parou aos domingos para ver e ouvir os novos mensageiros do país modernizado e pra ver Wanderlea (a Ternurinha) ondular suas belas pernas com um audacioso short, e ouvi-la cantando a melodramática Ternura, seu major sucesso, e a patética e teatral Pare o Casamento:

(Antes de continuar a cerimônia desse casamento... se alguém souber de algo que impeça este matrimônio... que fale agora...)

Por favor pare agora senhor juiz pare agora

Senhor juiz eu quero saber sem este amor o que eu vou fazer pois se o senhor este homem casar morta de tristeza sei que vou ficar por favor...

Senhor juiz este casamento será pra mim todo o meu tormento não faça isso peço por favor pois minha alegria vive deste amor

por favor...

(senhor juiz
eu sei que o senhor e bonzinho
por favor
ele e tudo o que eu amo
e tudo o que eu quero
e eu estou certa de que ele também me quer

por favor não me deixe sofrer assim, senhor juiz escute isso não se faz todo mundo sabe que eu amo este rapaz por favor pare pare, senhor juiz).

A figura de Wanderlea, no palco do programa Jovem Guarda correspondia à imagem implicitamente visada pelas canções da turma.

Encarnando o ideal da mulher ativa, meiga, sensual e aparentemente liberada das imposições familiares e da repressão sexual, ela era o perfil da "garoţa papo firme que o Roberto falou":

Essa garota é papo firme é papo firme, é papo firme; ela é mesmo avançada e só dirige em disparada gosta de tudo que eu falo gosta de gíria e muito embalo ela adora uma praia e só anda de minissaia está por dentro de tudo e só namora se o cara é cabeludo essa garota é papo firme, é papo firme se alguém diz que ela está errada ela da bronca, fica zangada manda tudo pro inferno e diz que hoje isso é moderno.

Misturando a moral arcaica e familiar à presença de um corpo insinuante que atiçava os desejos de transgressão desse proprio anacronismo, Wanderlea, ao exibir seus dotes, capturava o olhar faminto do público.

"Um dia", diz ela "usei um vestido preto colado no

corpo, com um decote grande e umas correntes trançadas na frente. O vestido era tão curto que a calcinha aparecia qua $\underline{n}$  do eu me movimentava, cantando".

Como se vê, era mais pela postura no palco do que pelas canções que cantava Wanderlea retomava, por assim dizer, a história da recatada menina das canções de Celly Campello e seus singelos sapatinhos cor-de-rosa.

Transformada numa garota sensual e desenvolta, o salto da puberdade traz consigo os valores de uma moral arcaica, o que não impede que, no infício dos anos 60, a patética menina de *Pare o Casamento* possa gingar o corpo, afirmar sua sexualidade e fazer disso uma forma de rebeldia às imposições repressivas da sociedade brasileira.

Quanto a Erasmo Carlos, o  $Tremend ilde{ao}$ , jā havia percorrido as gravadoras antes de firmar-se no Jovem Guar-da.

Pela RGE ele lançou dois compactos: um com Terror dos Namorados e Jacaré, outro com Amor Doente e Minha Fama de Mau, onde descrevia, na primeira pessoa, os problemas do macho:

Meu bem às vezes diz que deseja ir ao cinema eu olho e vejo bem que não hã nenhum problema e digo não por favor não insista e faça a pista não quero torturar meu coração garota ir ao cinema e uma coisa normal mas é que eu tenho que manter a minha fama de mau meu bem chora chora e diz que vai embora exige que eu lhe peça desculpas sem demora eu digo não por favor não insista e faça a pista não quero torturar meu coração perdão à namorada ē uma coisa normal mas é que eu tenho que manter a minha fama de mau e digo não digo não digo não não não perdão à namorada é uma coisa normal mas é que eu tenho que manter a minha fama de mau.

Sentia-se aī o bom pique de Erasmo para compor rocks bravos — na medida em que na Jovem Guarda era possīvel fazer rocks "brabos".

O sucesso, porem, so chegaria no terceiro disco com, Festa de Arromba. Era 1965, ano da explosão da Jovem Guarda e auge da festa.

Espantada e fascinada com os meios de comunicação, ela embarca na celebração da nova mitologia que nascia:

Vejam so que festa de arromba noutro dia eu fui parar presentes no local o rádio e a televisão cinema, mil jornais, muita gente, confusão quase não consigo na entrada chegar pois a multidão estava de amargar ei, ei que onda, que festa de arromba Logo que cheguei notei Ronnie Cord com um copo na mão enquanto Prini Lopez bancava o anfitrião apresentando a todo mundo Meire Pavão Wanderlea ria e Cleide desistia de agarrar um doce que do prato não saía ei, ei, que onda, que festa de arromba

Renato e seus Blue Caps tocavam na piscina
The Clevers no terraço
Jet Black's no salão
Os Bells, de cabeleira
não podiam tocar
enquanto a Rosemeire não parasse de dançar
Mas vejam quem chegou de repente
Roberto Carlos com seu novo carrão
Enquanto Tony e Demétrius
fumavam no jardim
Sérgio e Zé Ricardo esbarravam em mim
11 fora um corre-corre
dos brotos do lugar
era o Ed Wilson que acabava de chegar
ei, ei,
que onda, que festa de arromba.

Num rock muito bem-feito, com o contrabaixo marcando o ritmo vibrante e liberando o võo do sax  $\tilde{a}$ gil, Festa de Ar-romba, assim como Minha Fama de Mau, foi composta em parceria com Roberto Carlos.

Sobre ela diz Erasmo: "Foi quando começou a Jovem Guarda, para nos uma brincadeira, uma coisa maluca. Não est<u>a</u> vamos preparados culturalmente para aquilo, ainda mais quando começaram a industrializar a transação toda."

E uma boa ilustração de como a Jovem Guarda readapta va a energia rebelde do rock as formas de integração ao novo espaço social do Brasil "em desenvolvimento", outrora "gigan te adormecido."

Com ingenuidade, Roberto e Erasmo produziam uma apologia deste  $novo\ lugar$ , referindo-se a essa moderníssima casa pronta para receber a turma das namoradinhas e tremendões, reunidos em ritmo festivo e naquele tom de jovial narcisismo.

Se a festa  $\tilde{e}$  uma saud $\tilde{a}$ vel brincadeira, Festa de Ar-romba convidava o público, imprensa e cantores para escorre-

garem seus pes na pista de dança, onde a descrição dos olhares da multidão, da atenção da imprensa e da fartura sugerida pelos doces e copos circulando nas mãos dos novos astros acentuava o espanto do narrador diante da dimensão mercadolo gica de uma festa que poderia ser apenas uma divertida brincadeira.

Mas a enumeração frenetica dos *nomes* moldura, ela mesma, a cena euforica de celebração de um novo tempo. E com ele a chegada dos novos mitos incorporados a musica popular brasileira.

Por isso, esta alegre e inocente enumeração culmina por expor a subserviência do rock aos mitos engendrados pe-los meios de comunicação de massa.

A maioria dos nomes que aparecem na Festa de Arromba participava sempre do programa Jovem Guarda. Aliãs, Festa de Arromba seria o nome que Roberto e Erasmo dariam ao programa se o publicitario Carlito Maia, da MM&P, não tivesse se lembrado de uma frase perdida nos escritos de Lênin: "O futuro pertence à Jovem Guarda porque a velha esta ultrapassada".

Diante das câmeras, a figura de Erasmo, de certo modo, correspondia à ideia do *macho* veiculada pelas canções.Na maioria delas é o macho o sujeito do discurso.

Jovem, forte e sensual, Erasmo provocava o pūblico em casa e na platēia, ora arremessando *Vem Quente que Eu Estou Fervendo*, ora sussurrando, um dengo macio e viril, insiniações à *Gatinha Manhosa*:

Meu bem jā não precisa falar comigo dengosa assim briga para depois ganhar mil carinhos de mim Se eu aumento a voz você faz beicinho e chora baixinho e diz que a emoção doi seu coração Jã não acredito se você chora dizendo me amar eu sei que na verdade carinhos você quer ganhar Um dia gatinha manhosa eu prendo você no meu coração quero ver você fazer manha então presa no meu coração quero ver você.

Pra fazer suar os corpos, Renato e seus Blue Caps, The Fevers, The Bells, The Clevers e outros tantos tocavam rocks dançantes embalando a matinê, além de baladas e boleros insosso, cometidos por Demetrius (Ternura), Wanderlei Cardoso (O Bom Rapaz), Jerry Adriani (Querida) e Sérgio Murilo — que cantava a horrorosa e moralista Marcianita.

Mas, como toda boa matinê na casa do vizinho, ali na Jovem Guarda cabia de tudo. E, em meio a tantos nomes de que hoje poucos se recordam, o mago Jorge Ben (Por Causa de Vo-xê, Mas que Nada) jã produzia suas alquimias poéticas e harmônicas. Ele, cuja originalidade não se assentava direito no Fino da Bossa, encontrou abertura e boa receptividade junto ao público da Jovem Guarda.

Ia me esquecendo: as botinhas e bones *Calhambeque* (marca da agencia de publicidade MM&P, que as alugava para fábrica de camisas, calças, pastas escolares, sapatos e o

que mais aparecesse) vendiam muito bem.

No comando, Roberto Carlos (coroado como (O Rei) cantava, entre outras, É proibido Fumar, Splish Splash, Calhambeque e Quero que Vá Tudo pro Inferno.

Para apresentar os convidados ele criou um estilo marcante, curvava-se até a cintura e então se virava, o rosto de um lado e as mãos de outro num instante de suspense. Mas logo em seguida levantava o indicador e anunciava "o meu amigo Erasmo Carlos".

Juntos e rapidinho, os discos de Roberto e sua turma venderam cerca de um milhão de copias, uma verdadeira façanha dentro do mercado fonográfico brasileiro.

O cabelo comprido de Roberto (tamanho John, Paul, George e ringo), os anéis e colares reluzentes de Erasmo, as roupas berrantes, as gírias (é uma brasa, mora!), qualquer gesto repetido no palco se transformava logo em signo, moeda circulante a atestar quem estava "na onda" entre os maiores de 12 anos, em 1967.

Pra quem assistia de casa, talvez Roberto, Erasmo e Wanderlea tenham aparecido como os modernos conciliadores de um tempo em transformação. Jovens rebeldes, tá certo, mas acima de tudo bons moços. Simpáticos roqueiros de boa índole. Um tanto atrevidos, talvez. Mas digestíveis, enfim.

Jā para as mulheres do auditório do Teatro Paramount, onde era realizado o programa, o fogo realmente se alastrava e, sem dūvida, queimava bem mais perto.

Erasmo e que conta: "Eu via que as mães, no auditório, não iam số levar os filhinhos para nos ver. Elas tinham interesse sexual pela gente: o Roberto Carlos para filho, eu para amante. É mejo ridiculo dizer, mas bastava estalar os dedos e caiam mulheres. Saiamos pelos fundos, e mesmo assim elas nos perseguiam de carro, Mustangs, o diabo."

Pois ē.

O programa durou dois anos. Mas, depois disso, você e qualquer casa de família sabem: as festas nunca mais foram as mesmas.

E o que diria de tudo isso a Candinha, a maior cronista social da época da Jovem Guarda?

(Olha o que a Candinha esta falando aqui!
Puxa, mas como fala!)

A Candinha vive a falar de mim em tudo diz que eu sou louco esquisito e cabeludo que eu não ligo para nada que eu dirijo em disparada... acho que a Candinha gosta mesmo é de falar ela diz que eu sou maluco e que o hospício é meu lugar... mas a Candinha quer falar!

A Candinha quer fazer da minha vida um inferno ja esta falando do modelo do meu terno, que a minha calça é justa, que de ver ela se assusta, e também a bota que ela acha extravagante ela diz que eu falo gíria e que é preciso manerar... mas a Candinha quer falar!

A Candínha gosta de falar de toda gente mas as garotas gostam

de me ver bem diferente a Candinha fala mas no fundo me quer bem e eu não vou ligar pra mexerico de ninguém Mas a Candinha agora jā esta falando até demais porem ela no fundo sabe que eu sou bom rapaz e sabe bem que essa onda é uma coisa natural e eu digo que viver assim é que é legal! sei que um dia a Candinha vai comigo concordar mas sei que ainda vai falar!

Como se ve, *Mexericos da Candinha*, de Roberto e Era<u>s</u> mo, é uma interessante conversa sobre o *comportamento* nos tempos da Jovem Guarda.

Evidentemente muito atraída por aquilo que ela condena, Candinha, de um lado, e o narrador de outro, elaboram um diálogo entre a tradição e a Jovem Guarda.

De seu lugar, marcado pela preservação dos costumes e da ordem, Candinha observa a nova  $ond\alpha$  e sobre ela tece uma serie de comentários negativos. Presa a valores inquestionáveis, de seu ponto de vista a calça justa "assusta", a bota é "extravagante" e o sujeito que as veste se identifica com a transgressão da ordem: louco, esquisito, desligado.

Mas o lugar da exclusão, para onde o conservadorismo remete o sujeito transgressor ("que o hospicio é meu lugar"), faz mais atraentes esses indices, ja que tornam simpático o proibido e chamam atenção para o fato de apontarem para um lugar mais moderno na sociedade brasileira.

Um lugar que de fato e realçado pelo narrador atraves da forma desculpabilizada pela qual ele se refere a Candinha, insinuando ainda que ela "fala por falar", assim como falaria dos bobes da vizinha ou dos vestidos novos da Hebe Camargo.

Objeto dos olhos críticos da tradição, o narrador, sujeito moderno e dotado dos atributos que Candinha condena, responde a ela. A enumeração depreciativa dos novos signos de comportamento social, contrapõe argumentando, sobretudo, que "as garotas gostam de me ver bem diferente."

Do mesmo modo como ele ficara com o calhambeque, des prezando o Cadillac em nome da atenção das garotas, ao mexerico hostil o narrador privilegia para confronto o olhar para o qual invariavelmente a Jovem Guarda se dirige: o feminino.

E assim desautoriza a fala da Candinha, jã que ela, diz o canto, efetivamente não representa o interlocutor central que a Joyem Guarda deseja conquistar.

No entanto, o narrador também assume a fala da tradição, so que para desautorizã-la; mas faz isso de uma forma um tanto ambigua, jã que parece desejar reconciliar-se comela.

Incorporando em alguns versos o proprio "espírito do velho", o sujeito pede a Candinha que não dê muita importância ao que faz, pois no fundo ela deve ou precisa saber que ele e "um bom rapaz".

E que essa onda "é uma coisa natural", como quem quer dizer que a transformação é apenas um processo normal de evolução. Essa afirmação ideológica, se, de um lado, não diminui, a força interna das canções, por outro revela a percepção

que os agentes da Jovem Guarda tinham do "movimento" a que pertenciam.

Na verdade, aqui eles deixam claro aquilo que volta e meia a gente sente nas canções, isto é, a sensação de que a Jovem Guarda consiste, na realidade, numa brincadeira narcisista que ao anunciar as "boas novas" do país só o faz para tormar mais sedutores os atributos do conquistador na tra ma do jogo amoroso.

Ocorre que, centrando-se no tema da sedução da mulher pelo homem, as canções da Jovem Guarda deixam escapar, nelas mesmas, o conteúdo ambiguo desta preocupação.

De um lado, dando voz a pulsações do jogo amoroso normalmente interditadas ao discurso e à prática social, as canções têm o poder de desvelar vários níveis reprimidos dos sentimentos.

De outro, elas dizem também que essa ultrapassagem de alguns valores morais arcaicos (sem a qual o jogo amoroso que elas desejam não se realiza) não implica questionar a sociedade, que mantém o antijogo sob controle. E, por isso, a Candinha um dia vai com ele concordar.

E assim ē: passando o espanto e a rejeição primeira de todas as novidades, elas, diz a canção, serão facilmente assimiladas (como de fato em certo sentido foram) pelos padrões de comportamento.

Não se deve forçar a barra.

Na verdade essa era a discussão que vez em quando de via aflorar na cabeça dos condutores da Jovem Guarda. E este, e não outro,  $\tilde{e}$  o horizonte diante do qual os problemas são

articulados no interior das canções.

Horizonte certamente muito distante daquele mirado pelo debate que, à mesma época, se travava nos meios pensantes brasileiros sobre o papel da arte num país de gritantes desigualdades sociais.

Na música popular o debate que opunha de um lado a "arte engajada" e de outra a "arte pela arte" ou "arte alienada" se projetou na divisão criada, primeiro, entre *O Fino*da Bossa e a Jovem Guarda e depois, com as atenções voltadas
para os Festivais, na "oposição" Chico Buarque, Geraldo Vandré, Edu Lobo versus Gilberto Gil, Caetano Veloso e Os Mutan
tes.

Tendo como parâmetro as lutas políticas institucionais, para o "time" que torcia por Chico, Vandre e Edu os artistas brasileiros deveriam assumir sua parcela de responsabilidade política diante da ditadura militar e das injusticas sociais.

Transposto para o debate estetico, isso significava que era dever do artista engajar-se na pesquisa e na valorização das nossas "raízes", embutindo nos traços nacionais recuperados a revelação das contradições de classe determinantes do modo de produção capitalista.

Os Centros Populares de Cultura e as esquerdas universitarias eram os maiores representantes dessa posição.

E para ele, sob esta perspectiva, a Jovem Guarda, com suas guitarras e seu canto novo, não passava de um bando de jovens alienados e submissos à influência maléfica do imperialismo americano.

Do outro lado do "ringue", os criadores da Poesia Concreta (os irmãos Augusto e Haroldo de Campos, mais Décio Pignatari e alguns outros) defendiam aguerridamente o direito ã pesquisa da linguagem, ã assimilação das vanguardas artisticas européias, e voltavam sua atenção para as mutabilidades verbais, őticas e sensoriais que as transformações téc nicas imprimiam na sensibilidade urbana.

Aproximando-se das recentes experimentações técnicas, tanto ao nível do material como no da linguagem, este "time" reivindica a possibilidade de, trabalhando antropofagicamente as formas artísticas e os dados internacionais, con tribuir para a superação política e cultural de nossa condição de subdesenvolvidos.

Em 1967, no III Festival de Música Popular Brasileira promovido pela Record, Gilberto Gil e Caetano Veloso irrompem na cena deste debate, causando susto e polêmica com Domingo no Parque e Alegria, Alegria.

Incorporando os dados modernos, acompanhados pelas guitarras dos Mutantes e dos Beat Boys, Caetano e Gil traçam, nestas canções, diferentes mas atualissimos painēis da "gelēia geral brasileira."

No processo de composição poêtica e musical, os cortes cinematográficos de *Alegriα Alegriα* e a mistura de berim bau e amplificador em *Domingo no Parque* inseriam de vez a musica popular na modernidade cultural da vida urbana, impregnando-se de seu caráter fragmentário e descentrado.

Em *Tropicália*, Caetano Veloso já incorporaria o dado moderno veiculado pela Jovem Guarda como parte da geleia cu<u>l</u>

tural moderna brasileira:

Domingo e o fino da bossa segunda-feira está na fossa terça-feira vai à roça, porem o monumento e bem moderno não disse nada do modelo do meu terno que tudo mais vá pro inferno, meu bem que tudo mais vá pro inferno, meu bem

Realçando a mistura de arcaïsmos e modernização do país em *Tropicália*, em *Baby* ele chamaria a atenção da garota pra que ouvisse "aquelas canções do Roberto".

Com a Tropicalia, Caetano, Gil Rogerio Duarte, Torquato Neto e outros desativariam alguns mitos da Jovem Guarda para resguardar sua atualidade contestatória, numa abrangência e agudeza jamais sonhada e pretendida pela própria Jovem Guarda.

Também do ponto de vista do "time" que torcia por Caetano, Gil e Os Mutantes a Jovem Guarda era revista sob o . ângulo de sua efetiva contribuição à cultura brasileira.

O poeta e crítico Augusto de Campos foi um dos primeiros a perceber o equívoco desta polarização no interior da música popular brasileira.

Num artigo que saudava o aparecimento dos baianos na música popular, denominado *O Passo à Frente de Caetano Velo-so e Gilberto Gil*, ele enfatizava a "inocuidade da 'guerra santa' que muitos moviam ao iê-iê-iê, sem perceberem a lição que este fato novo musical estava dando, de graça, para a música popular brasileira".

E a certa altura diz: "Enquanto a música popular de

raízes nacionalistas, apelando à teatralização e a técnicas derivadas do bel canto, descambava para o 'expressionismo' in terpretativo e voltava a incidir no gênero grandiloquente, êpico-folclórico, de que a bossa-nova parecia ter-nos livra-do para sempre, a jovem guarda de Roberto e Erasmo Carlos es tava muito mais próxima, sob o aspecto da interpretação, da sobriedade de coão Gilberto, e conquistava o público, descon traidamente, usando 'so a lâmina da voz', 'sem a arma do bra ço". (Balanço da Bossa e Outras Bossas, Perspectiva, 1974).

Alias, foi na tentativa de apontar para a superação desse debate estético que Maria Bethânia chamou a atenção do Caetano de antes de Alegria Alegria para o iê-iê-iê.

Diz Caetano: "Eu fui alertado para o Roberto Carlos por Maria Bethânia. Ela me dizia: vocês ficam nesse papo furado e o que interessa mesmo e o Roberto Carlos. Vocês jã viram o programa Jovem Guarda na televisão? E genial, tem força, não e essa coisa furada aí. Eu senti aquela coisa brutal pelo modo como ela estava falando e, quando fui olhar, desbundei".

Pelas suas proprias características, a Jovem Guarda mostrou um saudavel distanciamento desse debate que o tempo e a Tropicalia mostrariam estar ultrapassado.

E, ao contrário daqueles discursos que impregnavam a a criação estética brasileira nos anos 60, onde se julgava falar em nome do "outro", "em nome do povo", as canções da Jovem Guarda eram elaboradas a partir da vivência concreta de seus compositores e segundo o anseio real de parte da juventude da qual eles certamente eram porta-vozes.

Nesse sentido, pelas transversais, eles estavam bem mais proximos do clima do maio de 68 na França, no momento em que assumiam o direito a uma fala que provinha da propria experiência cultural e não de um discurso preexistente ou fora da experiência, como acontecia com as reivindicações dos CPCs, por exemplo.

Bastante alheios ao universo destas discussões, Roberto e Erasmo seguiam produzindo suas canções.

E nelas os temas guardavam uma significativa coerencia.

Pode-se contar aos montões as brigas por garotas e as muitas histórias de narciso-macho provocado em seu papel, como em *A Garota do Baile* e *Os Sete Cabeludos*.

Hā enfases vigorosas na vontade propria e na atitude afirmativa perante as coisas (Eu Sou Terrivel) e também even tuais desprezos por certos valores e regras dominantes, como o casamento, em  $N\tilde{ao}$   $\tilde{e}$  Papo pra Mim.

E a ambigüidade sempre presente, como no desencanto explícito pelas normas estéreis de comportamento, atitude tantas vezes traída pelo encanto com os novos produtos de consumo, leva a essa contradição inerente a muitas das canções, onde a ingenuidade contida na reverência as novidades do Brasil modernizado fazia desta celebração das mercadorias um aplauso ao perverso capitalismo, que a esta altura já corria a 100 por hora.

No final desse percurso a gente vai retomar o famoso romantismo de Roberto Carlos, com o qual o país inteiro come çava a se identificar ( $N\tilde{ao}$  Quero Ver Você Triste, Como é Grande o Meu Amor Por <math>Você).

A nível poético a Jovem Guarda manteve tanto um natural distanciamento de certa prática retórica tardiamente presente nas letras de muitas canções como ultrapassou o canto empostado dos boleros latinos, muito ouvidos antes da explosão do rock'n'roll e do aparecimento do pai da modernidade musical no Brasil, João Gilberto.

No conjunto, todos esses elementos sugerem com coerencia a ambigüidade e a oscilação do universo simbólico de parte da juventude urbana recem-perplexa, numa autêntica formulação de um discurso direto, provido de suas proprias formas de articular a informação nova o dado real de suas experiências culturais.

A meu ver, muitas das baladas e dos rocks de Roberto e Erasmo *tocam*, tanto por serem geralmente musical e poetica mente bem-acabadas quanto por seu poder de sintetizar, sem mediações, os desejos mais tolos e nem por isso irreais.

Por tratar espontaneamente as fantasias mais reclusas e por isso insistentes, e por nomear livremente aquelas visões que começam na infância e não terminam nunca de nos chamar de volta, elas repercutem tanto.

E nos tempos do Brasil pre-68, quando o prazer era ainda mais velado, considerado um gasto superfluo, a sensualidade uma perturbação incômoda e escondida, as vozes recemligadas à nova configuração social souberam expressar, simples e diretamente, sua percepção do tempo histórico.

E um canto forte soou:

De que vale o ceu azul

e o sol sempre a brilhar se você não vem e eu estou a lhe esperar so tenho você no meu pensamento e a sua ausência é todo meu tormento quero que você me aqueça neste inverno e que tudo mais vá pro inferno

de que vale a minha
boa vida de play-boy
se entro no meu carro
e a solidão me doi
onde quer que eu ande
tudo é tão triste
não me interessa
o que de mais existe
quero que você
me aqueça neste inverno
e que tudo mais
vá pro inferno

não suporto mais
você longe de mim
quero até morrer
do que viver assim
so quero que você
me aqueça neste inverno
e que tudo mais
vá pro inferno
e que tudo mais vá pro inferno.

Aqui, Roberto e Erasmo contrariam duplamente as características da maioria das canções dessa mesma fase, seja do ponto de vista do papel do macho, seja do ponto de vista da celebração das mercadorias. E mostram com beleza o movimento ambíguo de suas canções, movimento que faz a riqueza da Jovem Guarda.

A maior parte das canções traz como sujeito poético o macho. Nelas, a expectativa depositada no desempenho mascultino é sempre tida como um dado natural.

Além disso, todo tom de fascínio pelos novos objetos de consumo acompanha as aventuras, as namoradinhas e os carrões. No discurso do play-boy estes elementos ajudam a obliterar a visão da mulher, supervalorizando a ação do macho, tendo como complemento a visão idealizada da mulher.

Em Quero que Vá Tudo pro Inferno somos, ao contrário, surpreendidos por declarações fulminantes, nas quais a dimensão da afetividade é percebida e assumida pelo sujeito como confissão de dependência.

Note o leitor como os mesmos elementos do universo urbanizado comparecem, desta vez em estado de reclusão, e emanados de uma atmosfera de interioridade que ja não valoriza como antes os objetos de consumo.

Os símbolos aí implicados, como o carro, a imagem a $\underline{u}$  to-suficiente do play-boy, e até a romântica e "a-histórica" natureza deixam de pertencer ao sujeito.

As mercadorias estão tão frias como a espera. Exteriorizados, jã que desta vez inocuos, inuteis, desprovidos de valor-em-si, estes objetos (mercadoria) são abandonados pelo sentimento de solidão. Expostas à inutilidade, as mercadorias revelam aí sua face oca e sem brilho.

Lançada em 1965 e sucesso absoluto por quase dois anos, mandando *tudo pro inferno*, a canção, segundo Augusto de Campos, "deu voz a um estado de espírito geral na atualidade brasileira".

Ao lado disso, Roberto e Erasmo conseguem dizer com admiravel concisão e lirismo, e do jeito mais sincero e descompromissado, do *mito* mais sonhado no mais la de dentro dos

sentimentos: o recolhimento na completude do amor (a espera atormenta mas a presença irradia), a plenitude da comunhão e o consequente (e bem-vindo) desprezo ao mundo exterior: que tudo o mais vã pro inferno!

Especie de recriação local do grito espalhado a mesma espoca pelos Beatles em *All You Need is Love, Quero que Vá Tudo pro Inferno* reembarca todos nos no mito romântico do amor. O amor consistindo no proprio ato de rebeldia diante de uma sociedade que mela suas carícias nos fantasmas da mercadoria.

Dois movimentos podem sintetizar a atitude basicame $\underline{n}$  te ambigua e oscilante da Jovem Guarda.

De um lado, ela perfaz um movimento de aderência ingênua e inocente ao mundo coisificado.

De outro, deslocando-se deste mesmo mundo coisificado através do distanciamento romântico, ela é por isso capaz de levantar alguns véus proibidos. Desvelando o mundo reprimido dos sentimentos, as canções dão forma a pulsações que não mais se podiam calar.

De modo geral estes dois movimentos são constantes: ora dentro da mesma canção, ora como partes de um conjunto de músicas, cada canção se podendo incluir num ou noutro procedimento básico.

Mas, se no geral este esquema pode contribuir para a melhor compreensão das canções da Jovem Guarda, sua eficácia vê-se sempre surpreendida, cada movimento central destes des dobrando-se noutras direções e revelando novas e fecundas am

bigüidades.

Quem é que não se lembra, por exemplo, da *Namoradi-*nha de um Amigo Meu?

Estou amando loucamente a namoradinha de um amigo meu sei que estou errado mas nem mesmo sei como isso aconteceu

um dia sem querer olhei em seu olhar e disfarcei até pra ninguém notar

não sei mais o que faço pra ninguém saber que estou gamado assim se os dois souberem nem mesmo sei o que cles vão pensar de mim

eu sei que vou sofrer mas tenho que esquecer o que é dos outros não se deve ter

vou procurar alguém que não tenha ninguém pois comigo aconteceu gostar da namorada de um amigo meu.

Declaração franca e abrupta de um desejo não-permit<u>i</u> do (ẽ proibido fumar!), Roberto e Erasmo, entre 67 e 68, de repente param de novo na contra-mão.

Mas sõ percebem a transgressão, por assim dizer, depois, quando chega a culpa, e o desejo  $\tilde{e}$  então reprimido por meio da reafirmação da id $\tilde{e}$ ia de posse e da recuperação de um dos mandamentos bíblicos: "não cobiçar a mulher do pr $\tilde{o}$ ximo"/ "o que  $\tilde{e}$  dos outros não se deve ter".

Eis uma das oscilações permanentes na Jovem Guarda: nela a transgressão sempre emperra no limitado repertório da tradição.

A dificuldade do narrador, em reconhecer tanto a pluralidade dos desejos quanto sua transversalidade arredia e dificil de se acomodar nos parametros histórica e culturalmente determinados, faz com que ele oscile e sucumba ante a presença da culpa — que obriga o desejo a se voltar contra o próprio sujeito.

Intuitiva e moderna, a Jovem Guarda as vezes parece sacar longe algumas transformações ao nivel da sexualidade, que pediam com urgência pra serem aceleradas.

Limitada e tradicional, herdeira de uma mistura confusa de repertórios simbólicos (assim como a própria mistura musical), nessa tensão vira e mexe ela pensa duas vezes e
volta a se assentar nos valores de certo conservadorismo popular, na moral cristã ou nas regras hipócritas da burguesia.

Mas sua riqueza vem dessa tensão.

Assim e na Namoradinha de um Amigo Meu, onde o sentimento cristão reaparece dizendo que e melhor considerar, dei xar pra la, não mexer nessa historia fugidia do desejo. E, no entanto, não so eles sentem de modo forte o desejo como o declaram, assim, com a maior sem-cerimônia, e de um jeito fulminante, como ninguem antes tinha feito!

Mas ē isso. O que ficou mesmo foi essa mistura. Fica ram as oscilações e as ambigüidades. O que de todo modo jã

nos da uma ideia das virtudes e da complexidade da Jovem Guarda.

Na realidade, não havia, da parte dos criadores dessas canções, pretensão nenhuma de transpor nada. Nem sequer
de fazer emergir nelas algumas questões complexas e muito
contemporâneas. Talvez seja até melhor assim pois, lançadas
espontânea e înconscientemente, a gente pode sentir quanto
essas questões são fundas e complexas, e não se resolvem sim
plesmente com palavras-de-ordem.

Erasmo e Roberto, mais do que agentes principais de um "movimento", viram-se por ele arrastados, conservando po-rem, durante o trajeto, uma qualidade musical aliada a uma temática de personalidade própria e muito sugestiva.

Como os desejos irreprimíveis do corpo, a propria festa para a qual eles se convidaram de algum modo os tomou por inteiro:

"(...) Era coisa do Beatles. Coisa da gente sair do teatro e ter carro seguindo a gente... Bom, tinha uns dez carros atrãs do Roberto, e uns quatro ou cinco atrãs de mim... Mas era uma loucura mesmo. A gente foi pra aquilo muito sem saber, assim... A gente não tinha pretensões. Hoje eu vejo... era muito simples, não é? Muito ingênuo, mas a gente falava das nossas coisas, mesmo. A gente não era universitário, não. Não sabia falar de outras coisas. Eram os nossos problemas, garotas, carros... Eu so tinha o ginásio, vinha da Zona Norte, a Wanderléa parece que não tinha nem o ginásio. Que é que a gente podia dizer? E o grosso da nossa plateja era assim também, era feito a gente, se identificava co

nosco. A gente veio do povo mesmo. Olha, não me lembro de ou tro movimento que tenha vindo do povo e subido tão alto... bom, não muito alto, mas alto, enfim" (depoimento de Erasmo Carlos).

### ANEXO II

EM VISITA A TORQUATO: (do lado de dentro) ao Haquira

"mas nada é mais lindo que o sonho dos homens fazer um tapete voar"

(Caetano Veloso)

Pra iluminar por dentro o sujeito desta fala:

vai ser legal redizer

que no meio daquela sala tinha um menino.

Tinha um menino no meio da sala, mas a mãe deu ordem à toda familia que o procurasse pelo tapete e ninguém achou. O pai pediu água e o menino todo mundo observou. Diluiu-se o sa pato preto na frente dos olhos, e estranhos braços divergiram de horizonte: ninguém apalpou.

Quase ninguém se lembra de ter ouvido a voz do pai. Em meio à áridos sons quem sabe soasse um tanto micha e muito distante para os ouvidos. Quem escutou?

Pra falar a verdade, Torquato, um poema não mente. Mas será confirmada a sonoridade passante que diz ali também, numa rua da city paulistana, perder-se um dia um bom menino?

Diz-se que entre a cozinha o corredor e a sala de ja $\underline{n}$  tar assentavam-se moveis inteiramente vis $\overline{i}$ veis para os gran-

des olhos que da sala de visita biscoitavam deleites de bairro classe média.

E num certo dia a mãe deu ordem ao menino que levasse um prato de janta pra sala. O paleto do pai suspirava gemidos famintos. As mãos esfregavam împetos que subiam até a boca aberta e vazia. Não vinha esprimida nem indecisa a voz: massa de ar em turbilhão contido a dizer  $t\hat{o}$  cum fome por gestos mansos, desprevinidos.

Na casa vizinha soava um piano amolecido.

Mas era o menino quem acatava a voz engordurada do fogão. Quem vinha sorrir tímido pra gravata arreada em barba rala e pinicante.

"eu sinto, quando estou falando com alguém, nitidamente a sensação de não controlar a espontânea linguagem de loucura e sofrimento que torna como que desconcertantemente ridícula (ja que a cobre e nega) a comunicação esboço-vomitada."

rogerio duarte

Segura na mão o prato correndo entre a cozinha e a sala um corredor tobogã de prato montanhoso arroz feijão quente ladrilateros entre escorrega e esquadrinha o passo na garganta deu-se que palavras abortaram.

Certamente Chaplin desenharia com mais graça aquele prato dançando no meio do corredor, jã que o automatismo dos gestos impediu a pianista noturna de ouvir a estridência de cacos cricados rolando pro chão

e o jantar da sala permaneceu ocupado em comer.

Foice que vermes insidiosos cuidaram de espatifar o

que foi possível naquela hora e para sempre.

O silêncio fêmea ouviu gargantas ruir.

Palavras embaralhadas esconderam-se rāpidas debaixo do tapete.

## ANEXO III

# SABIA MOLECAGEM --- O CIO DA TERRA(\*)

a potira e bartira

- a. a magia do brinquedo
- b. a comunhão coletiva
- c. mamãe não dá sobremesa
- d. o cio da terra

"(...) Um vir-a-ser e parecer, um construir e destruir, sem nenhuma prestação de contas de ordem moral, so tem nesse mundo o jogo do artista e da crian ça. E assim como joga a criança e o artista, joga o fogo eternamente vivo, constroi em inocência - (...)"

Nietzsche

a. a magia do brinquedo

E assim: tem uma hora em que elas correm até a beira

<sup>(\*)</sup> Publicado em Diversos Poéticos, Boletim do Departamento de Teoria Literária, IEL/Pos Graduação, UNICAMP. MARIA LÚCIA DAL FARRA (Org.). Campinas, Setembro de 1983, Núme ro 4, p. 10-27.

da praia com os olhos ardentes no entre-azul de ceu e mar; desprezam solenemente a presença dos adultos, e aí se ajoelham num canto de areia menos molhada, agora os olhos despertos. E vão assim, entregues à loucura dos seus desejos, ajuntando a areia com as mãos, até que nela (s) se molde um gracioso castelo medieval ou um circo fagueiro agitado por bandeirinhas de palito. À sua volta inventam histórias, cantam para a princesa do castelo e cada uma quer ser o palhaço mais sapeca do circo. Isto até o fluxo de uma onda mais ousa da vir desmanchar o encantamento. Senão, a propria furia de seu fogo capeta dã conta de, com um ou vários pontapes bem dados, desmantelar o que antes havia sido objeto de festa.

Como a pressentir secretas correspondências ritmicas entre a pulsação de corpos-menino e o burburinho intermitente do planeta, Nietzsche sacou: o barato da criança é fazer pra desfazer, criar para desmanchar e ai recomeçar de um outro jeito uma coisa nova. "Um instante de saciedade: depois a necessidade o assalta de novo, como a necessidade força o artista a criar. Não é o ânimo criminoso, mas o impulso lúdico que, sempre despertando de novo, chama à vida outros mundos. Às vezes a criança atira fora seu brinquedo: mas logo recomeça, em humor inocente. Mas, tão logo constrói, ela o liga, ajusta e modela, regularmente e segundo ordenações internas."(1)

E assim: o grito de ôba esperando pra arrebentar pela boca, e elas vêm vindo pra me dizer, os olhos doïdos de ansiedade:

- canta se lambuzar de mel!

Eu, desarmado de desejos, não resisto: converto-me também em duende (esquecido da limitação de meus acordes qua drados) e por um acordo das vozes dançamos equilibrados à linha melôdica da canção. O encantamento encaminha-se por si mesmo, sereno agora, como se juntos caminhassemos em direção aquele entre-azul de ceu e mar, o violão renovando a luz daqueles corpos moleques.

Nem demora e ja estamos reunidos neste cantar reverente, gostosamente imersos numa religiosidade que de tão sensual parece celebrar o rito, evocar o culto e perpetuar o mito que entrelaça o homem à natureza.

## b. a comunhão coletiva

Foi assim: num dia desses, em São Fēlix do Araguaia. Inesperadamente solicitou-se dele que cantasse durante a missa que D. Pedro Casaldáliga celebrava. Na hora em que voa ram pelos ares os acordes iniciais daquela canção, à voz de fogo de Milton Nascimento seguiu-se, conforme se conta, um impressionante e emocionado côro de vozes elevando-se em unissono do interior da igreja. Como um acordo perfeito maior, saído dos corpos vibrantes de velhos, crianças, camponeses, funcionários, religiosos, a magia da canção acabou por surpreender o proprio compositor que tomado, ouviu os versos serem fielmente cantados em tom de absoluta reverência.

"Debulhar o trigo recolher cada bago do trigo forjar no trigo o milagre do pão e se fartar de pão

Decepar a cana recolher a garapa da cana roubar da cana a doçura do mel e se lambuzar de mel

Afagar a terra conhecer os desejos da terra cio da terra, a propicia estação e fecundar o chão"

## c. mamãe não dã sobremesa

Das canções que tratam do relacionamento com a natureza, note-se que é comum basearem-se, apesar das diferenças que mantém entre si, num tratamento distanciado e saudosista — condições em que a natureza é percebida como um 'ente' outrora presente na vida dos homens e que modernamente se tranformou, graças ao absurdo da prepotência tecnológica — numa melancólica recordação que, pela ausêneia, funda o tom de protesto e nostalgia habitual na música popular brasileira. Mas, se o absurdo é real, a resistência neste caso é quase sempre ingênua e ineficaz.

Excetuando as produções de Caetano Veloso e Gilberto Gil (constituintes de uma outra história impossível de discutir aqui), o rock brasileiro dos anos 60 e início dos 70 é um palco de deliciosas bobagens sobre a questão. Crianças mimadas, seduzidas pelo patriarcal modelo que lhes oferecia o rock e a contracultura internacional, alguns de nossos rockeiros melaram-se todinhos nas carícias da abstrata natureza.

Sem Arnaldo e Rita, os *Mutantes* de Serginĥo respondiam as angústias da existência buscando tanto a origem da vida como a resolução dos males no todo-poderoso "Sol" ("Tudo foi feito pelo sol"). (2) E não se pode esquecer do Ze Rodrix, que queria carneiros e cabras pastando solenes no seu jardim ("Casa no Campo"). (3)

E assim de montão. A música popular brasileira de consumo — especialmente aquela embalada pelos movimentos al ternativos da juventude — tratando a relação homem-natureza atraves de um procedimento que evidenciava muito mais os efeitos da projeção de uma sensação perdida que os encantos e mistérios da terra. Onde a ausência de uma relação concreta deu lugar a ilusão, forjada pela necessidade de suprir de algum modo as relações naturais distantes da vida urbana. Curvada por um sentimento de impotência e de desconhecimento, a saída consistiu no exercício de figurar idealmente o mundo natural perdido, longínquo do corpo, irrecuperavel.

E sendo o rock a expressão mais volumosa que pôs à venda a sensibilidade alternativa, deflagrada com os movimentos de contestação da juventude nos centros capitalistas avançados, seu canto inconformado não deixa abafar a complicada versão tupiniquim dada aos conteúdos ecológicos desta rebelião.

Para boa parte da trupe que se vestia sob o signo da imagem contracultural (tornada visivel pelo rock), "curtir a natureza" tomava, de barato, a forma de uma relação profana e anti-natural, jã que essa atitude generosa, ignorando o proprio movimento da terra, suas peculiaridades, sua regula-

ção propria, sua resolução ciclica, travestia a 'curtição' nu ma curtição de dizer a curtição', se me entendem: coisa de narciso reconciliado, deslocamento inoperante de uma relação complexa que, pra conhecer, exige desdobrados movimentos de disponibilidade e atenção.

Incapazes de reconhecer a diferença e de exercitarem-se no aprendizado da alteridade atravessaram os anos como crianças inseguras e indefesas, sucumbindo perante a dominância dos modelos, musicais e ideológicos.

Mesmo o Made in Brazil, ainda hoje prenhe de energia, não soube ultrapassar a tonalidade do grito, sob a qual o vocalista Cornelius arremessava seus urros acachapantes, mickjaggerianos, endereçados ãs menininhas bem tratadas mas insatisfeitas de sampa: "Eu não preciso de doce/você precisa de doce", "pare de gritar mamãe/ pare de gritar papai." (4)

Sõ mesmo a fineza intelectual de uma corista do rock como Rita Lee para saltar da puberdade e assimilar criticamente a paternidade beatle-stones-floydiana, recusando ao mesmo tempo a comodidade protetora da mother nature. Desde sempre arredia a modelos musicais e maquinárias conceituais instituídas, sua eletricidade anárquica incorporava o mito da natureza com ambiguidade, para corroê-lo internamente e deixar o toque no ar: a mamãe não dã sobremesa.

Reordenar os sentidos para abandonar-se aos ritmos naturais das percepções: dignificar-se, acreditando nas sensações do cheiro e religando a energia circulante pelo contato das mãos. Reencontrar, na espiritualidade imiscuída nos olhos da carne, a dispersão de misteriosas correspondências,

latentes por entre os pequenos sobressaltos fluindo das atmosferas corriqueiras. Penetrar, enfim, nos desvios dos registros perceptivos estabelecidos, constituíam experiências reveladoras levadas muitas vezes até o limite pela juventude rebelde dos anos 60. Contraditórias ou complementares, elas anteviam a possibilidade de ampliar o campo da liberdade e dilatar as perspectivas da aventura humana na Terra.

O eixo nuclear e vitalizador desta luta era a exploração da linguagem e das potencialidades emergentes do corpo: "ponto de reconciliação do homem com os outros e consigo mesmo; mas também, ponto de partida, para além do corpo, em direção ao Outro." $^{(5)}$ 

Aberturas para vārias frentes de luta, numa atitude simultānea de recusa e afirmação do gesto político. Diz Octã vio Paz: "O estilo da rebelião juvenil consiste em pôr em cheque as instituições e sistemas morais e sociais vigentes no Ocidente. Todas essas instituições e sistemas constituem o que se chama modernidade, por oposição ao mundo medieval. Todas elas são filhas do tempo linear e todas são negadas agora. A negação não vem do passado mas do presente. A dupla crise do marxismo e da ideologia do capitalismo liberal e democrático têm significação igual à da revolta do mundo sub desenvolvido e à da rebelião juvenil: são expressões do fim do tempo linear." (6)

Mas este clamor pelo instante so encontra eco de de<u>n</u>
tro de uma experiência em que o presente e percebido como
uma dimensão sensoria que so a plenitude do corpo pode reter. Este corpo, envolvido por uma profusão de desvios, cons

tituído, ele mesmo, pelo jogo múltiplo e vertiginoso das quedas, nivelamentos e acoplamentos com as alteridades que o restituem a um ponto de repouso e lançamento de si. Ele que se debate vendo-se lançado à estranheza do mundo, por um conjunto de representações simbólicas que o impelem a afastar-se do ponto em que, repleto, convidava-o a celebrar um ato de amor com a natureza.

Daí talvez o baixo teor de contato das produções undergrounds com as divindades naturais da terra. Como a "natureza", o "corpo" preferia banhar-se nas águas complacentes e, a longo prazo, impotentes do narcisismo exarcebado, projetando-se enquanto um signo exterior destinado a chocar algumas convenções sociais e aliviar certas barras da convivên cia. Artifício de luta, provocando o olhar surpreendido do outro, meu corpo deixava sua consistência interna para ir alojar-se no bolso do imaginário diante do qual julgava postar-me em confronto. E o que era força de Narciso transmutava-se em instrumento disponível para a manipulação ideológica que, sabe-se bem, não demorou a atuar.

Ainda assim, não seria uma surpresa reencontrar o eco mais bem acabado destes desejos subterrâneos num trabalho de Chico Buarque e Milton Nascimento, de quem não se diz comumente serem músicos com tantas afinidades explicitas com o movimento da contracultura, como os nossos rockeiros?

A pergunta é meio retórica mas predispõe ao pensame<u>n</u> to algumas reflexões pertinentes. Pois assim como a reivind<u>i</u> cação naturalista não foi propriedade dos movimentos alternativos que, cuidando de burilar na prática sua proposta,

apenas realcaram a dignidade política do problema, a obra de Chico e Milton não consegue descansar inteira e integra nos esquemas de análise tradicionalmente traçados.

Do mesmo modo, a sugestão de recuperar certa camada contracultural na percussão de suas obras não significa abrigar parte delas sob um conceito cuja definição, ela mesma, caracteriza-se enquanto fugidias configurações de signos dispares, mutáveis, deslocantes, descentrados, o underground preservando o espirito alergico às hierarquizações e sistematizações.

Compreende-se por aí que, assim como a contracultura visou relativizar a força das maquinarias simbólicas violentadoras do reino natural (abastecidas nas mangueiras do progresso e do lucro), a crítica, ao tentar compreende-la como presença residual disseminada em vários espaços de interlocução, vê-se dirigida a relativizar a tradição de uma certa crítica da mpb. Petrificada sob o peso da munição classificadora, ela comumente constrange e aprisiona o fluxo vigoroso e plural da canção popular. (\*)

Acredito, assim, numa leitura que recoloque *Cio da Terra* no cruzamento das reivindicações da década de 60 e começo dos 70, para além das restrições de ordem dos arquivistas da mpb. Demonstrando como o encontro de duas forças criadoras aliou um intenso fervor à uma refinada elaboração poético-musical; e retrilhando o caminho pelo qual, trabalhando a *palavra cantada*, impregnaram-se na urgência histórica para transcendê-la, depositando nos ouvidos da cultura uma preciosa obra-prima da canção popular.

<sup>(\*)</sup> Ver, por exemplo, a sintese que Tarik de Souza propõe, no texto que integra o fasciculo *História da Música Popular Brasileira*, da Abril Cultural, onde, a julgar pelo seu esquema, *Cio da Terra* faria parte da vertente poética que tematiza a "Ecologia Devastada" na obra de Chico Buarque de Hollanda.

E paralelamente sublinhar a sugestão Nietzschiana de que o criador, ao brincar no interior de uma racionalidade lúdica e sensorial, escapa constantemente ao previsível, ao aparentemente passível de redução, desviando-se do laço dos ávidos pelo controle classificatório. Assim como a criança.

Então fica assim: a leitura de *Cio da Terra*, criada por Chico Buarque e Milton Nascimento em 1978, repõe noutra dimensão o tema preservado pela contracultura do mito da comunhão, desejando restituir a relação homem-natureza ao seu lugar natural de encontro e possibilidade de conhecimento e gratificação. Ou assim rapidinho: de como o *sonho* ao encantar o mundo transtorna o real.

### d. o cio da terra

O amor pela natureza aqui é doce como o mel e moreno como a cor da terra. Assiste à sua morte e ressureição através da pregnância da entoação sacra, embalada numa disponibilidade reverente e religiosa, encadeada, sobretudo, pela percepção dos influxos do corpo enovelados na relação, evocando o culto a uma interlocução concreta — antes de devanear-se numa imaginária "natureza".

Senão veja: jã no primeiro verso o canto desiste da louvação e de imediato constitui-se enquanto uma a cão. É de verdade, diria uma criança. Hã que debulhar o trigo, colhêlo, festejar a colheita e transformã-lo em pão. A natureza c farta se a tratamos como c0 um outro que c0 diferente, a quem

cabe respeitar seu lugar proprio e conhecer seus movimentos específicos.

Na sequência, a reiteração em dupla dos substantivos de cada quadra (trigo/pão/cana/mel/terra) produz um forte movimento de reconhecimento, quer dizer, a repetição me assimila à coisa, torna-me participante daquilo que é anunciado.

E se no primeiro verso ocorre a ação do sujeito sobre o objeto ("debulhar o trigo", "decepar a cana", "afagar a terra"), no segundo pinta o complemento da ação, dada pela ampliação da proximidade, pela maior participação do sujeito que, deste modo, vai melhor assimilando as características do objeto natural. O que se tem é uma relação de conhecimento: será preciso suprir-se do tato, da habilidade das mãos e da docilidade de um corpo disponível a fim de "recolher cada bago do trigo", "recolher a garapa da cana", "conhecer os desejos da terra."

O segundo verso ainda da o toque pra toda a relação. A sugestão poética é fortalecida pela atitude de extrema atenção do homem para com o fruto, indicada pela recorrência cíclica do pronome cada, sugerindo uma aguçada percepção do detalhe, levando o ouvinte à compreensão de que, desta coletividade de objetos naturais, eles devem ser considerados se parada e individualmente, cada um merecendo uma total atenção. Isto é: cada bago reune e integra a totalidade do trigo.

Neste contato, o homem é atirado de encontro à particula, onde o pleno conhecimento dela lança-o à totalidade do trigo. Na plenitude de um gesto pequeno, o universal irrompe tranquilo e iluminado, graças também a uma sutil quebra que ali na membrana do ser se processou: o tempo desconstruiu-se e a subversão do valor de produção pelo privilegio da doação e da troca cavou naquele entre-dois um lugar para a festa.

A racionalidade econômica foi dispensada, ã revelia de qualquer poder exterior, em nome do prazer e do presente: "o tempo moderno, o tempo linear, homólogo das ideias de pro gresso e história, sempre lançado em direção ao futuro; tempo do signo não-corpo, empenhado em dominar a natureza e reprimir os instintos; o tempo da sublimação, da agressão e da automutilação: nosso tempo — termina. (...) O Tempo que retorna, se e que efetivamente vivemos uma volta dos tempos, uma re-volta geral, não serã nem um futuro, nem um mas um presente. Pelo menos é isso que, obscuramente, reclamam as rebeliões contemporaneas. Também não pedem algo diferente a arte e a poesia, se bem que as vezes os artistas e os poetas o ignorem. O regresso do presente: o tempo que des ponta se define como um agora e um aqui. "(7)

Percepção temporal dilatada, momento propicio ao ato e à pluralidade de suas revelações: da pele aos ossos, deles à espinha e à ritmia da circulação sangüinea, o ser repleto de linguagem descobre a carne como o lugar sagrado através do qual estende-se o campo de comunhão com um fragmento da terra.

0 minüsculo bago do trigo atualiza a estrutura natural oferecida, segundo sua alteridade, ao trabalho paciente e concentrado, transformando-o em pão para doar-se a sacie-

dade da fome humana. Em outras palavras, têm-se aqui uma relação de conhecimento presentificada num corpo a corpo de virtualidades.

Observe-se agora a intensidade progressiva do canto. Como as fases da colheita, modulando-se por reciclagens contínuas entre o contato, o trabalho e a festa, a melodia é igualmente encarnada circularmente, pois a resolução da tona lidade que se auncia como desejo é a volta ao seu início. Do modo que ela vai assim formando seu proprio ciclo que semelha o ciclo natural. E todos os falsos pares da relação — o homem, a natureza, a palavra e a música — conjugam-se atritados e envolvidos um no outro, um pelo outro, como sempre estiveram presentificados aqui num entrelaçamento cuja integridade é admiravel e chapante.

Adorno certamente aplaudiria esta canção. A sua escuta nos deixa ver como através da forma pela qual a canção se estrutura, ela realiza seu destino exemplar: pois, na perfeita comunhão entre palavra e melodia, a circulariedade melodica e verbal plenamente integradas, a canção re-presenta a propria forma segundo a qual se institui a relação homem-natureza. (8)

Mas Adorno ainda se surpreenderia muito mais ao ouvir Chico e Milton. Convertida ao circulo, a forma da canção continua mutavel a cada ciclo que realiza. Nos primeiros ciclos da canção (o ültimo verso é apenas passagem para o primeiro que retorna), ouve-se a presença de um espírito reverente, que vai modulando a voz e a respiração ao modo de um dizer respeitoso que se aproxima do outro ainda desconhe-

cido.

Aos poucos, a recorrência aumenta sua intensidade, o cantar vai se renovando, a proximidade apura-se para conquistar uma intimidade a que vai se achegando o canto, conformando a voz e o corpo aquela nova presença, a vibração se amplifica enquanto, entusiasmado, o coro cresce atras de Milton. Qualquer criança sacaria: a festa já vem chegando!

A relação de conhecimento fez do desejo de comunhão uma vitória — e provocou um encontro feliz.

Ao tempo em que vão se enlaçando os cantos circulares, o corpo e a voz, a festa vai irrompendo, liberando a
passagem e promovendo a comunhão, pois a trama sábia que se
teceu pôde construir uma relação gratificante para as partes
envolvidas. Resta tudo: o risco da reconciliação, a pura molecagem. Ficamos todos assim, labuzados de mel.

Qualquer criança se encanta com este canto. Não ē preciso que ela saiba nem conheça os sentidos latentes que permeiam a obra e que no exercício da analise revelam — e não esgotam — sua complexidade formal e temática.

Segundo Merleau-Ponty, o liame entre percepção e linguagem no universo da criança dã-se numa dimensão em que ela recolhe os sinais do mundo enquanto um fluxo de "palavra percebida", o que equivale a uma presença de "silêncio". Em outros termos, diz Luiz Orlandi lendo o filósofo, o que se tem é uma ausência de "palavra plena de sentido" e, neste ca so, a palavra dã-se imediatamente presente à carne, à "deiscência da carne". (9) Esta abertura espontânea de um corpo desperto para a sensualidade imediata sugerida no mundo é o

modo pelo qual, na criança, a poesia e a força do canto confluem para o seu espírito.

Energia fissurada na caça de prazer, a magia de *Cio* da Terra arrebata seu corpo, os olhos brilhando de encantamento. Singela canção convidando-a a cumplicidade por obra de uma trama que apresenta o ciclo do trabalho sendo recontinuamente festejado. Onde o prazer da transgressão e uma conquista que gratifica o empenho da batalha.

Observe-se os  $\vec{u}$ ltimos versos das duas primeiras quadras. O toque perfeito ilumina o trabalho do corpo em milagre da terra. Indicam o transbordamento do corpo explodindo a relação produtiva em riso travesso.

Um prazer legitimo de que a criança participa, notese, através de um precioso deslocamento das significações do verbo cifrado. Bem-vinda ousadia da linguagem, o *roubo* neste caso, longe de ser uma espoliação, é o apanhar legitimo do fruto conquistado graças ao trabalho.

E mais: marcando a presença do prazer, comemora o carater sagrado da relação, brindando a vida numa reverência lúdica do entrelaçamento. Este que tornou possível o conhecimento e acendeu a tonalidade divina do homem, transmutado num viandante em coexistência criadora com a Terra.

Conhecer os desejos da terra, participar de seu cio, para de novo fecundá-la. Troca, libertação e comunhão. A música de Chico e Milton reinveste o clamor histórico para propor o amor com sabedoria. E o canto inventa uma relação livre, limpa, participante, gratificante e farta. E o acorde înicial dessa canção hã de sempre retornar ao seu início pa-

ra contar a história de um encontro de elementos dispares que não se espoliam mutuamente mas que se harmonizam sem verem anuladas suas diferenças. Sābia molecagem. Nada ë finito nem definitivo. A serpente não morde a cauda: o tempo ë um milagre fugidio e prometeico: o amor e constante renovação. Que nem uma criança (re)fazendo castelos na areia do mar.

#### NOTAS

- (1) NIETZSCHE, F. W. "A Filosofia na Época Trágica dos Gregos". São Paulo, Abril Cultural, 1978 (Os Pensadores), p. 36
- (2) "Olhe sempre para o sol/e tudo que você quiser/e tudo que você pensar serã/ iluminado como um sol/". In: Tudo Foi Feito pelo Sol. Mutantes, Som Livre 4106001, 1974.
- (3) "Casa no Campo", de Ze Rodrix e Tavito. Gravação de Elis Regina in: *Elis*, Philips, 6349 032, 1972
- (4) O primeiro trecho pertence a "Doce" e o segundo a "Menina Pare de Gritar", as duas composições de O. Vecchione e C. Vecchione. In: Made in Brazil, RCA 1100003, 1974,
- (5) PAZ, Octávio. Conjunções e Disjunções. São Paulo, Ed. Perspectiva, 1979, p. 129
- (6) Idem, p. 128
- (7) Idem, Ibidem, p. 133
- (8) Ver ADORNO, Theodor W. "Conferência sobre Lirica e Soci<u>e</u> dade". São Paulo, Abril Cultural, (Os Pensadores), 1980.
- (9) ORLANDI, Luiz. A Voz do Intervalo. São Paulo, Ed. Atica, 1980, p. 249 e 250

Também a reflexão sobre as 'maquinarias conceituais' e a'multiplicidade dos desvios' são lateralmente ins piradas nesta preciosa obra introdutória ao estudo do problema da linguagem na obra de Merleau-Ponty.

### BIBLIOGRAFIA

- ADORNO, Theodor W. "O Fetichismo na Música e a Regressão do Ouvido". In: Os Pensadores. São Paulo, Abril Cultural, 1980.
- -. "Lirica e Sociedade". Idem, ibidem.
- -. "Ideias para Sociologia da Música". Idem, ibidem.
- ANDRADE, Oswald. Memórias Sentimentais de João Miramar e Serafim Ponte Grande. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1980.
- —. Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1970.
- ANHANGUERA, James. Corações Futuristas: notas sobre música popular. Lisboa, A Regra do Jogo, 1978.
- ARANTES, Antonio Augusto. *O que é Cultura Popular*. São Pa<u>u</u> lo, Brasiliense, 1981.
- ARIAS, M. José Ragué. *Os Movimentos Pop*. Rio de Janeiro, Salvat Editora do Brasil, 1979.
- AVILA, Affonso (org.). O Modernismo. São Paulo, Perspectiva/Secretaria da Cultura, Ciencia e Tecnologia do Estado de São Paulo, 1975.
- BAHIANA, Ana Maria. *Nada será como antes MPB nos anos 70.* Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1980.
- BARRAUD, Henry. Para Compreender as Músicas de Hoje. São Paulo, Edusp/Perspectiva, 1975.

- BARRETO, Jorge de Lima. Rock/Trip música pop e droga.

  Portugal, Edições RES, 1975.
- BAUDELAIRE, Charles. Os Paraísos Artificiais O Ópio e

  Poema do Haxixe. Rio Grande do Sul, L & PM, 1982.
- BENJAMIN, Walter. "Sobre Alguns Temas em Baudelaire", in:
  Os Pensadores. São Paulo, Abril Cultural, 1980.
- -. "A Obra de Arte na Época de suas Tecnicas de Reprodução". Idem, ibidem.
- BOSI, Alfredo. O Ser e o Tempo da Poesia. São Paulo, Cultrix/Edusp, 1977.
- CAMPOS, Augusto de. Balanço da Bossa e outras Bossas. São Paulo, Perspectiva, 1974.
- CAMPOS, Haroldo de. "Miramar na Mira", in: Memórias Sentimentais de João Miramar, op. cit.
- —. "Serafim: Um Grande Não-Livro", in: Serafim Ponte Grande, op. cit.
- —. "Uma Poética da Radicalidade", in: Poesias Reunidas de Oswald de Andrade. São Paulo, Difusão Européia do Livro, 1966.
- CARONE, Modesto. "A Escola de Frankfurt". Manuscrito, IEL/ UNICAMP, 1979.
- CASHMAN, John. LSD. São Paulo, Perspectiva, 1980.
- CHAUI, Marilena. "Experiência do Pensamento (Homenagem a Merleau-Ponty)", in: Da Realidade sem Mistérios ao Mistério do Mundo. São Paulo, Brasiliense, 1981.
- —. "Merleau-Ponty e a Dignidade Ontologica do Sensível", in; Polimica, nº 3. São Paulo, Moraes, 1981.

- DERRIDA, Jacques. *A Escritura e a Diferença*. São Paulo, Perspectiva, 1971.
- DURHAM, Eunice R. "A dinâmica cultural na sociedade moderna", in: *Ensaios de Opinião*, nº 4, Rio de Janeiro, Inubia, 1977.
- ELGAR, Frank. Cézanne. Lisboa, Editora Verbo, 1974.
- FAVARETTO, Celso. *Tropicália Alegoria*, *Alegria*. São Paulo, Kairos, 1979.
- GIL, Gilberto. Gilberto Gil: seleção de textos, notas, estudos biográficos, histórico e crítico e exercícios por Fred de Goes (e outros). São Paulo, Abril Cultural (Literatura Comentada), 1982.
- HARDMAN, Francisco Foot. *Viveres de Maio*. São Paulo, Kairos, 1980.
- HOLLANDA, Heloïsa B. Impressões de Viagem: CPC, Vanguarda e Desbunde: 1960/70. São Paulo, Brasiliense, 1980.
- I FABRA, Jordi Sierra. *Bob Dylan 1941-1979*. Barcelona, Musica de Nuestro Tiempo, 1979.
- KIEFER, Bruno. Elementos de Linguagem Musical. Porto Alegre, Movimento/Brasilia/INL-MEC, 1973.
- MACIEL, Luis Carlos. *A Morte Organizada*. Rio de Janeiro, Ground, 1978.
- -. Negócio Seguinte. Rio de Janeiro, Codecri, 1981.
- MARCUSE, Herbert. Dialética da Libertação. Rio de Janeiro, Zahar, 1968.
- -. Ideologia da Sociedade Industrial. Rio de Janeiro, Zahar, 1969.
- -. Eros e Civilização. Rio de Janeiro, Zahar, 1972.

- MARCUSE, Herbert. *Um Ensaio para a Libertação*. Portugal, Livraria Bertrand, 1977.
- MATOS, Olgária. *Paris 1968: As Barricadas do Desejo*. São Paulo, Brasiliense, 1981.
- MERLEAU-PONTY, Maurice. "Fenomenologia da Linguagem". In:
  Os Pensadores. São Paulo, Abril Cultural, 1980.
- -. "Em Toda e em Nenhuma Parte". Idem, ibidem.
- -. "A Dūvida de Cēzanne". Idem, ibidem.
- -. "O Olho e o Espīrito". Idem, ibidem.
- —. "A Linguagem Indireta e as Vozes do Silêncio". Idem, ibidem.
- -. "O Filósofo e sua Sombra". Idem, ibidem.
- —. Elogio de la Filosofia seguido de El Lenguage Indirecto y las voces del Silencio. Buenos Aires, Ediciones Nueva Visión, 1970.
- -. O Visivel e o Invisivel. São Paulo, Perspectiva, 1971.
- MUGGIATI, Roberto. *Rock: O Grito e o Mito*. Petropolis, Vozes, 1973.
- NETO, Torquato. *Os Últimos Dias de Paupéria* (Do lado de Dentro). São Paulo, Max Limonad, 1982.
- NIETZSCHE, Friedrich W. "O Nascimento da Tragédia do Espírito da Música". In: *Os Pensadores*. São Paulo, Abril Cultural, 1978.
- BROWN, Norman. Vida Contra a Morte. Petropolis, Vozes,
   1974.
- ORLANDI, Luiz B. L. A Voz do Intervalo (Introdução ao Estudo do do Problema da Linguagem na Obra de Merleau-Ponty).
  São Paulo, Ática, 1980.

- PAZ, Octávio. Corriente Altierna. México, Siglo XXI, 1969.
- --. Signos em Rotação. São Paulo, Perspectiva, 1972.
- -. Los Hijos del Limo. Del Romanticismo a la Vanguardia.

  Barcelona, Seix Barral, 1974.
- -. Conjunções e Disjunções. São Paulo, Perspectiva, 1979.
- RICOUER, Paul. Da Interpretação Ensaio sobre Freud. Ricode Janeiro, Imago, 1977.
- RISERIO, Antonio (org.). *Gilberto Gil Expresso 2222*. Bahia, Corrupio, 1982.
- SAHLINS, Marshall. *Cultura e Razão Prática*. Rio de Janeiro, Zahar, 1979.
- SCHWARTZ, Roberto. "Cultura e Política: 1964-1969". O Pai de Familia e Outros Ensaios. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1978.
- SOUZA, Gilda de Melo e. *O Tupi e o Alaúde*. Uma Interpretação de Macunaima. São Paulo, Duas Cidades, 1979.
- STAIGER, Emil. Conceitos Fundamentais da Poética. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1969.
- STRAUSS-LEVI. Antropologia Estrutural Dois. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1976.
- VASCONCELOS, Gilberto. Música Popular: De Olho na Fresta.
  Rio de Janeiro, Graal, 1977.
- VELOSO, Caetano. Alegria, Alegria. Rio de Janeiro, A Pedra Q Ronca, 1977.
- -. "Oculto e Obvio". Entrevista concedida a José Miguel Wisnik, in: Almanaque Cadernos de Literatura e Ensaio, nº 6. São Paulo, Brasiliense, 1978.

- VELOSO, Caetano. Caetano Veloso: seleção de textos, notas, estudo biográfico, histórico e crítico e exercícios por Paulo Franchetti e Alcyr Pécora. São Paulo, Abril Educação (Literatura Comentada), 1981.
- VILLARES, Lūcia. *John Lennon No Cēu com Diamantes*. São Paulo, Brasiliense, 1982.
- WISNIK, José Miguel S. "Onde não hã pecado nem perdão". In:

  \*Almanaque Cadernos de Literatura e Ensaio, nº 6. São

  Paulo, Brasiliense, 1978.
- —. "Tudo estã no ceu e no inferno". In: Abre/Alas. São Paulo, Editora da Palavra, novembro/1979.
- —. "O Minuto ou o Milênio ou, Por Favor, Professor, Uma Década de Cada Vez". In: Anos 70: Música Popular. Rio de Janeiro, Europa, 1980.
- —. "Unidos de Mentira". In: Ficção em Debate e outros temas. Coleção Remate de Males, São Paulo, Duas Cidades/ Unicamp, 1979.

### REVISTAS

- . Anima, nº 2. Rio de Janeiro, Macunaima, abril/1977.
- . Música do Planeta Terra, nº 4. Rio, Ground, s/data.
- . Arte em Revista, nº 1. São Paulo, Kairos, jan-mar/1979.
- . Arte em Revista, nº 5. São Paulo, Centro de Estudos de Arte Contemporânea, Kairos, maio/1981.
- . Rebate de Pares. Campinas, Instituto de Estudos da Linguagem/Unicamp, 1981.

- . *A História e a Glória do Rock*. Biografias Completas. Rio de Janeiro, Maracatu Editora, s/data de publicação.
- . *Playboy*. Suplemento especial. Entrevista de John Lennon a David Sheff. São Paulo, Abril, nº 65-66.
- . Som Três: John Lennon documento. São Paulo, Editora Três, s/data.
- . Bondinho. Entrevista de Gilberto Gil a Ana Maria Bahiana, fev/1972.
- . Os Roqueiros: 25 Anos de Rock no Brasil. Imprima Editora, ano III, nº 36, 1981.

## DISCOGRAFIA

### a. Gilberto Gil

Louvação, Phonogram, 1967.

Tropicălia ou Panis et Circensis, com outros, Phonogram, 1968.

Gilberto Gil, Phonogram, 1969-

Gilberto Gil, Phonogram, Londres, 1971.

Barra 69, com Caetano Veloso, Phonogram, 1972.

Expresso 2222, Phonogram, 1972.

Phono 73, com outros, Phonogram, 1973.

Temporada de Verão, com outros, Phonogram, 1974.

Gilberto Gil ao Vivo, Phonogram, 1974.

Ogum Xangô, com Jorge Ben, Phonogram, 1975.

Gil & Jorge, com Jorge Ben, Phonogram, 1975.

Refazenda, Phonogram, 1975.

A Arte de Gilberto Gil, Phonogram, 1975.

Doces Barbaros, com outros, Phonogram, 1976.

Refavela, Phonogram, 1977.

Refestança, com Rita Lee, Som Livre, 1977.

Antologia do Samba de Breque, com Geraldo Matias, Phonogram, 1978.

Gilberto Gil ao Vivo - Festival de Montreux, WEA, 1978.

Nightingale, WEA, Los Angeles, 1978.

Realce, WEA, 1979.

Gilberto Passos Gil Moreira - O Cordão da Liberdade Polygram, 1981.

Luar, WEA, 1981.

Um Banda Um, WEA, 1981.

## b. Caetano Veloso

Domingo, com Gal Costa, CBD, 1967.

Tropicália ou Panis Et Circensis, Com outros, CBD Phonogram, 1968.

Caetano Veloso, CBD, 1968.

Caetano Veloso, CBD, 1969.

Caetano Veloso, CBD, Famous, 1971.

Transa, CBD Phonogram, 1972.

Caetano e Chico Juntos e ao Vivo, CBD Phonogram, 1972.

Araçá Azul, CBD Phonogram, 1973.

Temporada de Verão, com Gal e Gil, CBD Phonogram, 1974.

Qualquer Coisa, CBD Phonogram, 1975.

Jóia, CBD Phonogram, 1975.

Os Mais Doces dos Bárbaros, com Gal, Gil e Bethânia, CBD Phonogram, 1976.

Muitos Carnavais, CBD Phonogram, 1977.

Bicho, CBD Phonogram, 1977.

Maria Bethânia e Caetano Veloso, CBD Phonogram, 1978.

Muito, CBD Phonogram, 1978.

Cinema Transcendental, Polygram Discos, 1979.

Outras Palavras, Polygram Discos, 1981.

Cores, Nomes, Polygram Discos, 1982.