## Pedro Meira Monteiro

# Um moralista nos trópicos

O visconde de Cairu e o duque de la Rochefoucauld

Tese apresentada ao Curso de Doutorado em Teoria e História Literária, na área de Teoria e Crítica Literária, para a obtenção do título de Doutor

Orientador: Prof. Dr. Luiz Carlos da Silva Dantas

Unicamp Instituto de Estudos da Linguagem 2001 UNICAMP
BIBLIOTEGA CENTRAL
SEÇÃO CIRCULANTE

UNICAMP BIBLIOTECA CENTRAL SEÇÃO CIRCULANTE



| - many       | -          | -    |     |          |   |
|--------------|------------|------|-----|----------|---|
|              | ADE_       |      | e   |          | * |
| W. 7         | HAM        | ADA: | 00  | 110      |   |
|              | N          | 17   | 240 | MIL      |   |
| ٧            | ********** | Ex.  | -1. |          | 1 |
| TOM          | 30 BC      | 19   | 66  | 79       | 1 |
|              | 16         | - 3  | 94  | 107      | 1 |
| C            | 1          | 7.04 | D   | $\times$ | 1 |
| PREÇ<br>DATA |            | \$   | 11, | 00       | ļ |
| N. C         |            | 11   | 0/  | 01       | l |
| _            | ******     |      |     |          | ŧ |

CMO0160259-2

## FICHA CATALOGRÁFICA ELABORADA PELA BIBLIOTECA IEL - UNICAMP

#### M764m

## Monteiro, Pedro Meira

Um moralista nos trópicos: o visconde de Cairu e o duque de la Rochefoucauld / Pedro Meira Monteiro. - - Campinas, SP: [s.n.], 2001.

Orientador: Luiz Carlos da Silva Dantas
Tese (doutorado) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Estudos da Linguagem.

Cairu, José da Silva Lisboa, Visconde de, 1756-1835 - Crítica e interpretação.
 La Rochefoucauld, François, Duque de, 1613-1680 - Crítica e interpretação.
 Literatura e moral.
 Literatura francesa - Sec. XVII. I. Dantas, Luiz Carlos da Silva. II. Universidade Estadual de Campinas. Instituto de Estudos da Linguagem. III. Título.

| Este exemplar e a redação defendida por reduo me | o final da tese                                    |  |  |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|--|
| defendida por ledro //                           | tipa                                               |  |  |
| monteino                                         | - January Manager                                  |  |  |
| do to be Comist                                  | algadora em                                        |  |  |
| e aprovada 1. la Camisa (18,109 / 12001 . )      |                                                    |  |  |
| 101011                                           |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  | 1 mm                                               |  |  |
|                                                  | Davi                                               |  |  |
| 1                                                | Prof. Dr. Luiz Carlos da Silva Dantas (orientador) |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
| <u>~</u>                                         |                                                    |  |  |
| 1                                                | Profa. Dra. Adma Fadul Muhana                      |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
| -                                                |                                                    |  |  |
| 1                                                | Prof. Dr. Alfredo Bosi                             |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
| 5                                                | Prof. Dr. Fernando Antonio Lourenço                |  |  |
| ,                                                | 101. Di. Fernando Fintomo Boatonço                 |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  | Prof. Dr. Joaquim Brasil Fontes Júnior             |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |
|                                                  | Profa. Dra. Miriam Viviana Gárate (suplente)       |  |  |
|                                                  |                                                    |  |  |

Prof. Dr. Rubem Murilo Leão Rêgo (suplente)

UNICAMP BIBLIOTECA CENTRAL SEÇÃO CIRCULANTE

#### Resumo

Tem-se aqui uma pesquisa sobre a presença das máximas de La Rochefoucauld na Constituição moral, e deveres do cidadão (1824-1825), de José da Silva Lisboa. A tese procura expor o cruzamento de dois textos cujas significações se esclarecem por meio da intervenção moralizadora do autor brasileiro, que vê, nas máximas francesas, a "moral mundana", contra a qual oporá sua própria "moral cristã". Lisboa terá tão bem compreendido o fundo sombrio sobre o qual se desenha o império do amor-próprio, que sua mensagem civilizadora terminará por oferecer uma espécie de contra-veneno para a literatura odiosa do duque moralista. Assim sendo, terá ele imaginado o ideal de uma nova civilização brasileira, erigindo-se contra a máquina infernal das paixões, que identifica ora nas ruínas deixadas pela Revolução, ora nas ruínas da natureza humana, mergulhada no engano e na ilusão das virtudes, se dermos ouvidos às máximas do século XVII.

#### Resumé

Voici une enquête sur la présence des maximes de La Rochefoucauld dans la Constituição moral, e deveres do cidadão (1824-1825), de José da Silva Lisboa. La thèse expose le croisement de deux textes dont les significations s'éclairent par l'intervention moralisatrice de l'auteur brésilien, qui ne voit dans les maximes qu'une "morale mondaine", contre laquelle il va opposer sa propre "morale chrétienne". Lisboa aura assez bien compris le fond sombre sur lequel est dressé l'empire de l'amour-propre, de telle façon que son message civilisateur va offrir une sorte de contre-poison pour la littérature haïssable du duc moraliste. Aussi aura-t-il construit l'idéal de la nouvelle civilisation brésilienne, en l'érigeant contre la machine infernale des passions, qu'il va identifier soit dans les ruines laissées par la Révolution, soit dans les ruines de la nature humaine, toute plongée dans la tromperie et dans l'illusion des vertus, si l'on entend les maximes du XVII<sup>e</sup> siècle.

A pesquisa de que se originou esta tese contou com o apoio do **CNPq** (março/1997) e da **Fapesp** (abril/1997 - fevereiro/2001) – através do processo nº 97/00265 - 0.

## Sumário

| Agradecimentos                            | 11  |
|-------------------------------------------|-----|
| Introdução                                | 15  |
| Capítulo 1 – Um monumento literário       | 31  |
| Capítulo 2 – Leituras cruzadas            | 61  |
| Capítulo 3 – Sobre as ruínas do Capitólio | 153 |
| Ilustrações                               | 253 |
| Bibliografia                              | 273 |



#### Agradecimentos

Diversas pessoas têm sua parte neste trabalho, e espero que nele possam reconhecer-se. Alguns agradecimentos pontuais estão registrados nas notas. Entretanto, destaco aqui aqueles que mais diretamente me auxiliaram, em momentos importantes da pesquisa.

Luiz Dantas foi um orientador impecável, e é hoje um amigo querido. Fernando Lourenço, quase-orientador desde sempre, será sempre uma espécie de orientador, mesmo quando leve ao "desvio, o bom desvio". Adma Muhana, clara e gentilmente, apresentou os labirintos da retórica, de onde ainda não ousei sair. Alfredo Bosi foi o encontro único e inesperado, generoso e engraçado. Joaquim Brasil Fontes, admirável ensaísta, tornou-se também um amigo, e interlocutor irremediavelmente intrigante. Alcir Pécora esteve na origem da pesquisa, nascida num curso de pósgraduação ministrado na Unicamp, por ele e Dantas, nos meados de noventa. Emmanuel Bury, meu orientador na França, recebeu-me com extrema delicadeza, e foi graças a sua sugestão que defendi um D.E.A. na Universidade de Versailles, de cuja banca examinadora participou também Jean-Charles Darmon; devo-lhes, e aos membros dos seminários por eles organizados, algumas preciosas idéias que trouxe nas malas e vou tentando aclimatar aos trópicos. France Vernier forneceu a chave certa, no momento certo. Joaquim Meira Monteiro foi um revisor, às vezes, e um entusiasta, sempre. Jefferson Cano é o amigo historiador, e interlocutor arguto. Lia Ponzoni participou com seu apoio e carinho. Catherine Challulau e sua família me acolheram no Tholonet, há alguns anos, numa ótima temporada provençal. Andréa Melloni ouviu-me, com amorosa paciência, falar de Port-Royal, durante o nosso doce exílio...

Registro ainda a gentileza e presteza que encontrei entre os funcionários de diversas instituições: do IEL, das bibliotecas do IFCH e Central, na Unicamp; do IEB da Usp; da Bibliothèque Méjanes, de Aix-en-Provence; da Bibliothèque nationale de France, em Paris; e da Bibliothèque Municipale de Versailles.

Finalmente, agradeço à FAPESP, pelos quatro anos de uma bolsa que possibilitou minha dedicação exclusiva à pesquisa. Faço-o pensando especialmente em seus funcionários, e também no(a) parecerista, presente com uma leitura crítica atenta e cuidadosa.

Ceux qui sont dans le dérèglement disent à ceux qui sont dans l'ordre, que ce sont eux qui s'éloignent de la nature, et ils la croient suivre: comme ceux qui sont dans un vaisseau croient que ceux qui sont au bord s'éloignent. Le langage est pareil de tous côtés. Il faut avoir un point fixe pour en juger. Le port règle ceux qui sont dans un vaisseau. Mais où trouverons nous ce point dans la morale?

Blaise Pascal

"... as letras parece que têm mais fortuna quando estão separadas do lugar em que nasceram; a mudança de linguagem é como uma árvore que se transplanta, não só para frutificar melhor, mas também para ter abrigo." (Matias Aires. Reflexões sobre a vaidade dos homens, "Ao leitor")

"Nous sommes dans un siècle où tout le monde croit être Médecin".

Tal afirmação, porventura útil para a compreensão do moralismo francês do século XVII, encontra-se na correspondência enviada pelo abade Bourdelot, primeiro médico da Rainha da Suécia, a um seu confrade, comentando a necrópsia (*l'ouverture du corps*) do duque de la Rochefoucauld, vítima, em meados de março de 1680, de uma hemorragia pulmonar (*la grande abondance du sang a gorgé et inondé le poumon*).

O autor das famosas máximas ia-se deste mundo com setenta anos de idade. Seu médico se queixaria fortemente dos parentes e amigos que, sensibilizados, opuseram-se à tradicional e urgente sangria, que o teria salvado. A correspondência impressiona pela vividez do retrato, os órgãos enegrecidos abrigando o sangue abundante, numa cavidade torácica repleta de serosidades purulentas.<sup>1</sup>

Buscavam-se as razões da morte, no corpo.

Antes de adquirir o acento paradoxal que possuem em La Rochefoucauld, as "formas breves" se desenvolveram, desde os primeiros tempos da escrita, das mais diversas maneiras, nos mais diversos ambientes. Um crítico sugere que as máximas provenham do campo jurídico (maxima sententia), o que explicaria seu caráter originalmente axiomático, propriamente legislador. Já os aforismos, também eles máximas, provêm do meio médico, hipocrático, como

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. "Autopsie du duc de la Rochefoucauld", in La Rochefoucauld. Œuvres complètes. Paris: Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1980, p.xlm-xlvm.

primeira reação às práticas mágicas de cura, mergulhando o aforista na observação atenta da natureza, com vistas à manutenção da saúde.<sup>2</sup>

A sugestão é interessante, conquanto se saiba que as máximas de La Rochefoucauld guardam muito pouco deste caráter prescritivo. Leiam-se as sentenças, publicadas em versão autorizada, pela primeira vez, em 1665, e ficará patente seu caráter descritivo, e a intenção de desvendar uma mecânica das paixões e dos humores capaz de explicar o humano, reduzido, no diagnóstico moralista, quase a uma máquina.

O mergulho na natureza será, portanto, o enfrentamento da natureza do homem, compreendida como o jogo, a um só tempo violento e sutil, das paixões agindo nos corpos. O plano é *moral*, porque se discutem, através das máximas, as ações e reações recorrentes, na vida em sociedade.

Leitores de outro tempo, somos tentados a buscar, no texto de La Rochefoucauld, os abismos da conformação da individualidade, quando mais plausível seria lá encontrar o simples retrato da natureza humana, gravado sobre a superfície infirme dos fragmentos, o que lhe dá – ao retrato – um movimento especial, e sedutor, ao qual dificilmente resistirá o leitor.

Bem outra é a condição do outro texto a ocupar estas páginas. Na Constituição moral, e deveres do cidadão, publicada entre 1824 e 1825 no Rio de Janeiro, José da Silva Lisboa, conhecido posteriormente por visconde de Cairu, escrevia, para a "Mocidade brasileira", um verdadeiro catecismo, visando a ordenação moral e – aí sim – a prescrição das boas ações, expondo-as, escolasticamente, em oposição às ações desviantes e corruptoras.<sup>3</sup>

A descrição da natureza humana, nesta obra moralizadora, pauta-se pela crença nos valores cristãos, em tudo opostos, na visão de Cairu, à "moral mundana" que La Rochefoucauld desenhara em suas máximas. Ei-nos aqui diante da inserção delicada e

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Consulte-se Alain Montandon. Les formes brèves. Paris: Hachette, 1992. Para um paralelo interessante entre a pesquisa "antropológica" e a anatomia, explorando as raízes renascentistas desta busca da natureza no corpo humano, leia-se Louis van Delft. Littérature et anthropologie: nature humaine et caractère à l'âge classique. Paris: Presses Universitaires de France, 1993.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão, com exposição da moral publica conforme o espirito da Constituição do Imperio. Rio de Janeiro: Typographia Nacional, 1824-1825, 3 vols., seguidos de um "Supplemento á Constituição Moral contendo a exposição das principaes virtudes e paixões", e um "Appendice das Maximas de La Rochefoucauld, e Doutrinas do Christianismo". Na recente onda de reedição das obras de Cairu, encontramos, já em 1998, a publicação, a cargo de Anoar Aiex, da Constituição moral, e deveres do cidadão, com um estudo introdutório e notas explicativas. Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão, com exposição da Moral Pública conforme o espírito da Constituição do Império. João Pessoa: Editora Universitária/UFPB, 1998. (Por ora aparecem, reunidos no livro, os três primeiros volumes, embora se anuncie a publicação, em breve, do restante da obra.) José da Silva Lisboa seria agraciado com o título de visconde de Cairu apenas em 1826. Contudo, identifico-o, neste trabalho, indiferenciadamente como Cairu ou José da Silva Lisboa. Agradeço a João Kennedy Eugênio a gentileza da notícia e envio do material nordestino.

significativa de um texto clássico das Letras francesas numa obra de cunho ordenador, voltada para um ambiente completamente diverso do que acolheu as sentenças.

Cairu escrevia para a edificação do Império, dois anos apenas após a proclamação da Independência, no ano em que se outorgava a Constituição da jovem nação; La Rochefoucauld fornecia, com sua pena, o triste retrato de um mundo decaído e derrotado, cujos ideais esvaeciam em meio às brumas da Fronda – espécie de último suspiro da nobreza diante do poder crescente do Estado e da contaminação burguesa.

Dois ambientes, dois autores. Há que compreendê-los, em separado, embora justamente o *cruzamento* permita e enseje o diálogo entre os dois tempos. Nosso foco, em todo o caso, será a presença das máximas de La Rochefoucauld na *Constituição moral, e deveres do cidadão*. Uma "moral mundana" decaída e torpe, como a entendeu Cairu, oposta à "moral cristã", que reza a obediência ao Pai e aos seus desígnios.

De um lado, um autor se entretém em fixar, na fluidez dos aforismos, a atuação das paixões; de outro, o moralizador procura estabelecer, no tecido longo e teso do tratado, a regulação e a contenção das mesmas paixões, não sem relacioná-las, diversas vezes, à desordem revolucionária que tomara conta da França, no século XVIII, e que se expunha, como um mal contagiante, no horizonte político da nação brasileira.

O caminho é longo e algo tortuoso. As páginas seguintes nasceram da intenção de compreender não apenas a sobreposição dos planos político e moral, na obra de Cairu, mas também sua recepção singular das máximas, feita de admiração e repulsa.

Interessante é que, recusando a "moral mundana" de La Rochefoucauld, José da Silva Lisboa recupere vários elementos do repúdio com que o texto seiscentista foi amiúde recebido, na era das luzes. Veremos, analisando algumas das edições das máximas, do século XVIII, que o pessimismo de seu autor foi logo reconhecido, e a desordem iminente do texto, combatida, por meio da simples ordenação dos aforismos ("organizando-os" por temas, em ordem alfabética, como faria o próprio Cairu, desrespeitando os desenhos originais), ou ainda "interpretando-os", aditando-lhes observações eruditas e judiciosas, no mais das vezes violentando os sentidos mais plausíveis da obra.

Como terceira e sugestiva opção, na recepção crítica das máximas, temos a simples inversão dos sinais: aquilo que era o império danado do amor-próprio, compreendido como móbil das ações humanas, torna-se a lógica competitiva ou bélica da vida em sociedade,

entretanto útil para o conjunto dos homens, segundo as visões mais otimistas ou simplesmente utilitaristas. Daí desponta o "sofista" Mandeville, mas aí desenham-se, também, os impasses do "pio" moralista Adam Smith, seguido e vulgarizado no Brasil pelo visconde de Cairu. Todos eles, freqüentadores assíduos de La Rochefoucauld.

A leitura das máximas, que bem se pode compreender por meio da sondagem de sua fortuna editorial, fez-se da simples recusa, muitas vezes, e da franca aceitação, outras, mas jamais da indiferença dos leitores-editores. O capítulo segundo desta tese, intitulado "Leituras cruzadas", pretende justamente abrir o campo da interpretação para a escuta destes leitores anteriores a Cairu, nem todos seus conhecidos, é certo, mas todos preocupados, como ele, com o que as máximas anunciavam, menos como mensagem civilizadora, mais como desvendamento da máquina das representações, revelando o fundo enganoso das virtudes expostas publicamente, mas manchadas, em sua origem, pelos vícios.

"Nos vertus ne sont le plus souvent que des vices déguisés". A epígrafe das máximas desmonta a virtude enaltecida pelo filósofo estóico – vítima preferencial de La Rochefoucauld – e introduz a desconfiança no que seja a conduta virtuosa. Pois exatamente a civilização, como ponto de fuga do catecismo de Cairu, reclama o caráter inconcusso das virtudes, e não será à toa se a figura austera de Gomes Freire, cantada nos versos da Academia dos Seletos, em meados do século XVIII no Brasil, é lembrada e reverenciada pelo autor da Constituição moral, e deveres do cidadão – primeiro cruzamento, a fornecer matéria para o capítulo inicial desta tese, intitulado, a propósito, "Um monumento literário".

Uma campanha moralizante, portanto, expressa-se no texto de José da Silva Lisboa, cuja mensagem não apenas se apóia na estrepitosa literatura encomiástica dos Seletos, mas também, ao mesmo tempo, anuncia uma preocupação que seguiria ocupando as penas dos homens cultos do século, fosse nos conhecidos manuais de civilidade e boas maneiras, que grassaram naquele tempo, fosse no plano ficcional, como será o caso do romance de Macedo, o que pode sugerir, segundo as investigações mais recentes, as imbricações de um e outro gênero.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> La Rochefoucauld. "Réflexions ou Sentences et Maximes morales", in Œuvres complètes, op.cit., p.385.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Valéria Augusti. O romance como guia de conduta: A moreninha e Os dois amores. Dissertação de mestrado apresentada ao Instituto de Estudos da Linguagem da UNICAMP. Campinas, 1998.

Ou mesmo, ainda na quadra romântica, será o caso da reafirmação do caráter civilizador das letras, em especial do teatro, corrigendo mores. Era justamente no registro ficcional que se fixaria a mensagem da civilização, tão mais eficaz quanto se desinvestisse da oratória abstrata, completamente distante do mundo. Assim, encontramos um José de Alencar, já na segunda metade do século, a criticar os hábitos do público brasileiro, elogiando o realismo da arte de Dumas Filho, lembrando que o autor francês, aperfeiçoando a escola dramática de Molière,

[...] fez que o teatro reproduzisse a vida da família e da sociedade, como um daguerreótipo moral. O jogo de cena, como se diz em arte dramática, eis a grande criação de Dumas; suas personagens movem-se, falam, pensam como se fossem indivíduos tomados ao acaso em qualquer sala; não representam, vivem; e assim como a vida tem seus momentos fúteis e insípidos, a comédia, a imagem da vida, deve ter suas cenas frias e calmas. Os franceses vão ao Ginásio de Paris ver uma dessas comédias, e no meio do mais profundo silêncio escutam o ator que só depois de cinco minutos diz uma palavra; acompanham a cena que se arrasta vagarosamente; e aplaudem essa naturalidade com muito maior entusiasmo do que esses lances dramáticos tão cediços, que se arranjam com duas palavras enfáticas, e uma entrada imprevista. [...] Mas o nosso público, não por sua culpa, sim pela nossa e pela de todos, não está ainda muito bem disposto a favor desta escola; ele prefere que aquilo que se representa seja fora do natural; e só aplaude quando lhe chocam os nervos, e não o espírito, ou o coração.<sup>6</sup>

Quaisquer fossem as soluções literárias encontradas, é fato que uma missão civilizadora norteia os escritores, e não será exagerado, neste caso, incluir Cairu no rol dos literatos que, logo mais, a partir do século XIX, aperfeiçoariam aquela daguerreotipia moral. Mas é importante buscar os matizes diversos: Alencar parece sugerir a gravação lenta e definitiva dos costumes, num quadro porventura edificante, a fixar-se no espírito do público; já o autor da *Constituição moral*, e deveres do cidadão, ao redigir seu libelo moralizante, propõe um movimento mais brusco, com a correção incondicional e imediata das ações desviantes.

O acolhimento das máximas, no catecismo moral, rege-se pela vontade de expor, "chocando" talvez "os nervos" dos jovens leitores, uma mensagem edificante e fundadora, cujo vigor pode advir, precisamente, do contraste, como denota o parágrafo inicial do "Appendice á Constituição Moral", que contém a coleção de sentenças de La Rochefoucauld:

Havendo, ainda que mui imperfeitamente, exposto a Constituição Moral, manifesta pelas luzes da razão, ajudado pelas Regras da Revelação, considerei, que não seria

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> José de Alencar. Obras Completas. Rio de Janeiro: José Aguilar, 1960, vol. IV, p. 45. Agradeço a Jefferson Cano a gentileza de ceder-me o material que compõe sua tese, em vias de conclusão, a partir da qual busquei a passagem citada.

inutil accrescentar hum Epilogo da Moral Mundana, e da Moral Christaã; a fim de que, pelo seu contraste, se conheça a necessidade de guardar-se no Imperio do Brasil (salva a Tolerancia Politica concedida por imperiosas Razões de Estado) a Religião Catholica, Apostolica, e Romana, que mostrou a Grande Luz ás Nações que vivião nas trevas; perpetuando-se a Doutrina Evangelica, que tem subsistido por não interrompida serie de Successores do Principe dos Apostolos S. Pedro, o qual traspassou a Cadeira da Verdade da Capital da Judéa (cuja total destroição fôra prophetizada pelo Redemptor do Mundo) para Roma, a Capital do Imperio Romano, então o maior e mais civilizado Estado da Terra, donde em consequencia melhor se poderia propagar o Novo Codigo, que continha as Bases da verdadeira Constituição das Constituições.<sup>7</sup>

A imagem da civilização cristã fundando-se como Império, simultaneamente temporal e eterno, servirá a compreender a imagem de Gibbon, utilizada por Cairu, que dá título ao último capítulo do trabalho: "Sobre as ruínas do Capitólio". Nele, procuro explorar alguns dos sentidos possíveis do imaginário civilizacional, que se constrói a partir de um mundo em ruínas. Ruínas da civilização romana, nas passagens de Gibbon recuperadas por Cairu; ruínas deixadas pela insânia revolucionária de 1789, na ótica do moralista brasileiro, crente de que também neste caso caberia o soerguimento de uma civilização, recuperando as pedras do velho mundo, para finalmente reerguer o edifício desfeito, deste lado do Atlântico.

Um fundação moral, se assim se quiser nomeá-la. Delicada será a discussão em torno do legado escravista, dos lugares de cada um, no corpo social, e das defesas da coletividade contra o desvio da natureza, em cujas leis Cairu, como bom leitor dos filósofos de língua inglesa, acreditava piamente. (Conquanto não poupasse críticas ao deísmo de autores que ele entretanto admira e segue.)

Pode-se dizer, sem grande exagero, que La Rochefoucauld era um fantasma a assombrar ou atrair todos os autores "moralistas". Falaremos de um tempo, porém, em que o "moralista" andava já a anunciar o "economista". Indiferenciação original, capaz de nos remeter aos momentos em que a Economia Política nascia, saída das franjas das discussões morais. Em ambos os casos, discutia-se o agir dos homens, e o acordo entre o seu agir e a própria natureza. Seguindo a etimologia, tratava-se, sempre, de encontrar a correta regulação da imensa casa em que se ia tornando a sociedade humana.

O caráter nomológico das ciências sociais, em especial da Economia Política, mas notadamente da Sociologia infante, poderá esclarecer, então, a vontade de regulação, ou de

José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.1.

ordenação, que preside as inquirições sobre o organismo social, levando um investigador como Cairu a reverenciar uma Ordem que, em seu discurso, emana ainda do Criador, mas cuja transcendência, no plano científico, apaga-se progressivamente, fazendo-nos esquecer, nos dias de hoje, que o reencontro da lógica social ou econômica pode ser, no fundo e na raiz, a eterna busca do poder ordenador do *logos*.

Talvez pareça estranho referir aqui essa Sociologia nascente. Mas é preciso lembrar que nos reportamos a um tempo em que se conformavam, justamente, as primeiras perguntas "científicas" sobre o social, eivadas de metáforas orgânicas, próprias ao século, e de uma preocupação eminentemente nosológica. Tempo de médicos, ainda, preocupados agora com o desvio, nos planos coletivo e individual.

O que garante a Cairu certa acuidade sociológica, isto é, o que lhe permite e o obriga a eleger o social como alvo de suas preocupações, será talvez a reação ao próprio social, ou antes, o temor de que os homens se perdessem num tecido esgarçado, num mundo em ruínas, como ele via os escombros da Revolução. A sociedade enigmática que o século XVIII criara o fascinava e irritava, num único e demorado tempo.<sup>8</sup>

Mas voltemos a La Rochefoucauld, contraponto do discurso moralizador de José da Silva Lisboa. É interessante que a crítica, ao menos desde Sainte-Beuve, o tenha identificado, de diversas maneiras, ao jansenismo que lança suas raízes no século XVII. A imaginação do autor das máximas, plausivelmente, nutre-se no desencanto religioso dos seguidores de Jansénius, dos leitores atentos de santo Agostinho, dos homens e mulheres que orbitavam em torno de Port-Royal.

Recusando as armas do século, para (re)encontrar o sentido do mundo na prece reclusa, os "jansenistas" – conforme o termo de sua detratação – recusavam a própria civilização. Ou antes, recusavam a ordem dos homens que, em sua imaginação, fugiam à ordem divina, impenetrável, misteriosa e urgente. A civilização dos costumes era, no seu entender, necessária, mas insuficiente.

<sup>8 &</sup>quot;O objeto da sociologia gira em torno do homem confrontado com o 'fato irritante da sociedade'." Ralf Dahrendorf. Homo sociologicus: ensaio sobre a história, o significado e a crítica da categoria de papel social (trad. Manfredo Berger). Rio de Janeiro: Tempo Social, 1969, p.39. Claro fique que a perspectiva de Dahrendorf é outra: preocupava-o a crítica dos "papéis sociais", e as ambigüidades abertas pelo pensamento weberiano, embora o movesse ainda o ideal – nomeadamente contraditório – de preencher os espaços vazios, deixados pela análise sociológica, com um homem singular, capaz de corresponder ao desejo confesso do homem livre, habitante da terra. Contra toda a aposta neste homem universal, filho das Luzes (e de Kant), aflora o pensamento de Cairu, não ainda sociológico, é certo, mas fundamente moralista, rezando "papéis

Bastante significativa a oposição entre jansenistas e jesuítas. Estes, uma milícia pronta a lutar pela salvação de todas as almas, buscando alcançá-la na guerra diuturna da Cruz. Aqueles, reclusos, duvidosos quanto a tudo que se pudesse fazer neste mundo cá de baixo, porque o mancha, irremediavelmente, o pecado, ou o vício. O Império dos jesuítas, feito de motivações terrenas e divinas, seculares e eternas, erguer-se-ia na terra. O Império dos jansenistas, obsedados pela Queda, ergue-se, única e exclusivamente, no outro mundo, porque este nosso mundo, a despeito do que pode sugerir o orgulho vão dos homens, é o mundo das sombras.

Não se trata apenas da crítica latente às virtudes humanas, e do desmascaramento da apatia estóica, mas igualmente tratava-se de uma *reforma*, em sentido lato:

[...] le jansénisme [...] est tout à la fois Réforme et Contre-Réforme ou, plus exactement dit, Réforme au sein de la Contre-Réforme. Il donne à voir, en ses tensions intimes, les aspects réformés qui travaillent le plus pur esprit tridentin. Il constitue, en un mot, le grand révélateur de la déliaison de l'au-delà d'avec l'ici-bas qui hante la refondation catholique de la méditation sacerdotale et eucharistique. Notre hypothèse est que les racines de la querelle janséniste ne se trouvent nulle part ailleurs que dans le concile de Trente lui-même, c'est-à-dire dans la tentative de redéfinition doctrinale qui s'opère en réaction à la Réforme protestante et à ses attaques contre les prétentions médiatrices de l'Église. Au-delà des partages confessionels, la Réforme rend sensible un changement de statut du divin qui va transformer la foi même de ses adversaires: Dieu est de tout à fait ailleurs. Elle oblige à réévaluer la toute-puissance divine à la lumière de la consistance autonome de l'ici-bas. C'est sur cette base que va s'effectuer en réalité la redéfinition tridentine. Par son propre mouvement de refondation, la pensée catholique va se trouver ainsi déterminée à l'accueil de la théologie et de l'anthropologie augustinienne, sans forcément le savoir ou vouloir le reconnaître.9

A observação de que o jansenismo se situe no horizonte e mesmo no coração da reforma tridentina pode interessar não apenas aos historiadores do movimento religioso e político, mas também a nós, desde que a abdicação desta mediação da Igreja nos assuntos da fé, encerrando toda crença e revelação em nosso foro mais íntimo (que se pense nas percepções internalizadas do divino, em Agostinho ou Pascal), é idéia que pode arranhar o papel da tradição eclesiástica, abrindo espaço, segundo as teses sociológicas mais correntes, a uma ética de cunho intimista, individual, capaz de romper mais ou menos fortemente com o

sociais" bem definidos, aproximadamente como aqueles contra os quais se insurgiria o cientista alemão, crítico de certa orientação sociológica norte-americana, que tanto sucesso colheu no século passado.

<sup>9</sup> Catherine Maire. De la cause de Dieu à la cause de la Nation: le jansénisme au XVIII<sup>e</sup> siècle. Paris: Gallimard, 1998, p.14.

mundo medieval, feito de estruturas bastante rígidas, aqui e no céu, como lembra Sérgio Buarque de Holanda, apoiando-se no Dante.<sup>10</sup>

Que o retorno à tradição hierárquica seja, segundo a perspectiva do ensaísta, uma "paixão de professores", é questão que foge ao escopo deste trabalho. Importa perceber o conflito latente e tremendo entre toda teoria negadora do livre arbítrio e uma empreitada como a jesuítica, que aposta na ação do homem neste mundo, tanto quanto acredita no seu sentido transcendente.

O anti-jesuitismo de Cairu, compreensível num homem que se formou numa Coimbra já marcada pelas reformas pombalinas, não nos deve enganar: a sua é uma pena missionária. 

Cairu é um soldado da Cruz, embora devamos saber identificar os elementos simbólicos por meio dos quais se operam as analogias entre o Império da cristandade e o Império que nasceria, como aquele, sobre as ruínas de um mundo desfeito.

Fácil – e equívoca – seria a simples contraposição de um Cairu "jesuíta" a um La Rochefoucauld "jansenista". Entretanto, nem um nem outro autor se submetem, razoavelmente, às pechas que se lhes empreste. Sobretudo, o "jansenismo" das máximas não é claro, e o caminho que trilhei, para a interpretação delas, deve muito à engenhosa idéia de um "jansenismo laicizado", fundada na chave crítica de Jean Lafond. 12

Procuro sugerir, na esteira de inúmeras interpretações, que La Rochefoucauld pode tornar-se ainda mais amargo que Pascal, exatamente porque não há, no caso do duque moralista, aposta alguma, no homem ou em sua transcendência. No limite, o discurso das máximas é apenas a constatação, sem o alívio da salvação, do estado ruinoso da humanidade.

Claro, a compreensão não se faz pela via exclusiva da metafísica. É preciso compreender de que falava La Rochefoucauld, quais suas motivações, para somente então compreender uma mensagem que foi lida, desde o século XVII, como a mais clara

<sup>10 &</sup>quot;Se a vida medieval aspirava a uma bela harmonia e repousava sobre um sistema hierárquico, nada mais natural, pois que até no Céu existem graus de beatitude, segundo informa Beatriz ao Dante. A ordem natural é tão-somente uma projeção imperfeita e longínqua da Ordem eterna e explica-se por ela [...]". Cf. Sérgio Buarque de Holanda. Raízes do Brasil. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1963 [1936], p.7.

<sup>11 &</sup>quot;Cairu tinha um sentimento missionário. [...]" Cf. Fernando Antonio Novais, José Jobson de Andrade Arruda. "Prometeus e atlantes na forja da nação", in José da Silva Lisboa. Observações sobre a franqueza da indústria, e estabelecimento de fábricas no Brasil. Brasília: Senado Federal, 1999, p.19. Sobre a passagem de José da Silva Lisboa por Coimbra, consulte-se a biografia escrita por seu filho, Bento da Silva Lisboa. Cf. Bento da Silva Lisboa. "José da Silva Lisboa, visconde de Cayrú. Memoria escripta por seu filho o conselheiro Bento da Silva Lisboa, e lida na sessão do Instituto Historico, em 24 de Agosto de 1839", Revista do Instituto Historico e Geographico do Brazil, Tomo I, n.3, 1839, p.238-246. Consulte-se, também, José Soares Dutra. Cairú: precursor da economia moderna. Rio de Janeiro: Vecchi, 1943.
12 Consulte-se Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature. Paris: Klincksieck, 1986 [1977].

desconfiança na perfectibilidade humana; desconfiança esta inspirada na miserabilidade da criatura, segundo a chave agostiniana, ou simplesmente na fatuidade de nossas crenças mundanas, de acordo com o que sugerem, ou podem sugerir, as máximas.

Exatamente o plano da transcendência ganha, com a prosa de Cairu, um papel especial. Será interessante, então, perceber, a partir de seu catecismo, a substituição progressiva da ordem Providencial pela simples ordem econômica, não menos providencial que aquela, é verdade, embora a razão ordenadora divina se deixe substituir pela razão ordenadora da natureza, a qual terá o filósofo por exegeta. É ainda o *logos*, em todo o caso, que interessará ao moralista-economista.

A benevolência (benevolence de Smith, beinfaisance de Saint-Pierre) é a aposta e a crença do visconde de Cairu, em sua Constituição moral, e deveres do cidadão. Prestando atenção a esse elemento, como chave para a manutenção do tecido social em sua inteireza e hispidez, seremos capazes de perceber não apenas as origens da incompatibilidade entre as máximas de La Rochefoucauld e o discurso ordenador do escritor baiano, mas, por outro lado, poderemos adivinhar certa coerência lógica nos seus escritos e mesmo uma sintonia importante com os princípios teóricos que abraçava, ao ler com afinco os autores de língua inglesa do século XVIII.<sup>13</sup>

Suspeito que José da Silva Lisboa tenha sido, por muito tempo, submetido a uma crítica injusta, cujas raízes podemos encontrar, porventura, na incompreensão de Sérgio Buarque de Holanda, que o identifica a princípios patriarcais inquestionáveis, mas insuficientes para a compreensão de um autor capaz de montar tão complexo quadro da natureza humana, informado por ampla gama de leituras e referências.<sup>14</sup>

<sup>13</sup> Um quadro informativo criterioso destas leituras encontra-se em Anoar Aiex. "Estudo introdutório", in José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit. (Editora Universitária/UFPB), p.VII-L.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Reparando uma tradução confusa de Adam Smith, da lavra de Cairu, Sérgio Buarque de Holanda lembra que "ao economista baiano deveria parecer inconcebível que a tão celebrada 'inteligência' dos seus compatriotas não pudesse operar prodígios no acréscimo dos bens materiais que costumam fazer a riqueza e prosperidade das nações. Essa, em resumo, a idéia que, julgando corrigir ou rematar o pensamento do mestre escocês, expõe em seu livro [Estudos do Bem Comum]. Não lhe ocorre um só momento que a qualidade particular dessa tão admirada 'inteligência' é ser simplesmente decorativa, de que ela existe em função do próprio contraste com o trabalho físico, por conseguinte não pode supri-lo ou completá-lo e, finalmente, que corresponde, numa sociedade de coloração aristocrática e personalista, à necessidade que sente cada indivíduo de se distinguir dos seus semelhantes por alguma virtude aparentemente congênita e intransferível, semelhante por esse lado à nobreza de sangue. [...] É claro que, se existe qualquer coisa de dificilmente compatível com a atividade impessoal, 'ininteligente', que cada vez mais reclama o caráter da economia moderna, deve-se buscá-la justamente naquele tipo de talento sobretudo ornamental e declamatório que Cairu admirava entre os brasileiros de seu tempo. E também parece certo que o autor dos Estudos do Bem Comum, a despeito de seu trato com economistas britânicos, não contribuiu, salvo nas aparências e superficialmente, para a reforma das nossas idéias econômicas. Pode-se dizer que, em 1819, já era um homem do passado, comprometido na tarefa de, a qualquer custo, frustrar a liquidação das concepções e formas de vida relacionadas de algum modo ao nosso passado rural e colonial. É semelhante empenho que se espelha, com perfeita nitidez, em suas opiniões

Se, de um lado, Cairu encontrou intérpretes notáveis, de outro é frequente o vermos identificado a um "conservadorismo" que pouco ajuda a compreendê-lo. <sup>15</sup> Talvez seja possível contrapor suas idéias às de Hamilton, como fizeram Celso Furtado e Dea Fenelon, notando o compromisso mais evidente do estadista norte-americano com a industrialização capitaneada pelo Estado; <sup>16</sup> mas, cada vez mais, faz-se necessária a "relativização amenizadora" do juízo crítico negativo, já esboçada no texto fundamental de Fernando Novais e José Jobson Arruda, que serve de introdução a uma das recentes reedições das Observações sobre a franqueza da indústria, e estabelecimento de fábricas no Brasil. <sup>17</sup>

filosóficas, em suas genuflexões constantes diante do Poder e, sobretudo, em sua noção bem característica da sociedade civil e política, considerada uma espécie de prolongamento ou ampliação da comunidade doméstica, noção essa que se exprime, com a insistência de um leitmotiv, ao longo de toda a sua obra. [...]" Sérgio Buarque de Holanda. Raizes do Brasil, op.cit., p.71-73. A crítica do historiador à "inatualidade" do visconde de Cairu, incluída no famoso ensaio a partir de sua segunda edição, era uma resposta à elogiosa conferência de Alceu Amoroso Lima, sobre Cairu, publicada no Jornal do Comércio, em 1944, e originalmente proferida em 1936, na Universidade do Brasil, sendo posteriormente incorporada à moderna edição dos Princípios de Economia Política. Cf. Alceu Amoroso Lima. "Época, vida e obra de Cairu", in José da Silva Lisboa. Princípios de Economia Política. Rio de Janeiro: Pongetti, 1956. Penso que a crítica de Sérgio Buarque de Holanda bem se compreenda se voltada nossa atenção, também, a um entusiasmado elogio de Cairu, como é o já referido livro de José Soares Dutra, publicado em 1943. Cf. José Soares Dutra. Cairú: precursor da economia moderna, op.cit. Crítica, aliás, que reapareceria na História Geral da Civilização Brasileira, referida entretanto à defesa, por parte de Cairu, das corporações de ofício, contra aquilo que se fixaria na Carta outorgada de 1824. A crítica, ali, é ainda ferina, parecendo todavia mais cuidadosa. Cf. Sérgio Buarque de Holanda. "A herança colonial – sua desagregação", in História Geral da Civilização Brasileira (dir. Sérgio Buarque de Holanda). Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1993, tomo II, vol.1, p.9-39.

Uma revisão crítica cuidadosa da presença de Cairu na historiografia brasileira, desde a literatura encomiástica do século XIX até a década de oitenta do século passado, encontra-se em Antonio Penalves Rocha. A Economia Política na Sociedade Escravista (um estudo dos textos econômicos de Cairu). São Paulo: Departamento de História-USP/Hucitec, 1996, p.13-32.

16 Consulte-se Celso Furtado. Formação econômica do Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1995 [1959], p.99-105; Dea Ribeiro Fenelon. Cairu e Hamilton: um estudo comparativo. Tese de doutoramento apresentada à Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, 1973.

<sup>17</sup> Criticando o trabalho de Dea Fenelon, os historiadores sugerem que sua interpretação, apontando as mediações capazes de identificar Cairu à ordem rural e escravocrata, "sintetiza, de certo modo, visões inscritas em Sérgio Buarque de Holanda, Celso Furtado e Emília Viotti da Costa. Esta visão tão duradoura, que certamente adquiriu este significado por ter sido formulada, inicialmente, pelo insigne historiador, apanha, a nosso ver, apenas uma faceta de Cairu, ou seja, aquela que transparece nos seus escritos mais teorizantes. Portanto, defini-lo como um ideólogo do senhoriato brasileiro descura a questão essencial: a de que foi exatamente este estrato social que, bem ou mal, empenhava-se em organizar a nação. Cairu foi, efetivamente, o ideólogo do senhoriato brasileiro; mas não apenas isto, pois também pensou as condições possíveis para a construção do Estado Nacional." O que já os levara a considerar, no início do ensaio introdutório, que "Cairu permanece um grande desconhecido a espera de um autor". Cf. Fernando Antonio Novais, José Jobson de Andrade Arruda. "Prometeus e atlantes na forja da nação", op.cit., p.26, 11. Que Cairu seja este pensador das condições do soerguimento nacional, parece claro. Menos claros parecem os limites e o alcance de seu pensamento, forjado, como lembram os mesmos historiadores, nos "estratégicos" anos de reformulação da política econômica portuguesa, ainda no plano de um "mercantilismo ilustrado" que se iniciara durante o consulado pombalino e continuava vivo, ainda depois de 1777. Será interessante contrapor àquela visão sobre Cairu, contudo, as ressalvas de Antonio Penalves Rocha: "o pioneirismo de José da Silva Lisboa na difusão da Economia Política dentro do mundo português dos princípios do século XIX forma uma cortina de fumaça que, a princípio, impede a observação da sua obra e da sua atuação política. Ou seja, toma-se a nuvem por Juno e se procura no homem algo que ele nunca foi na medida em que a observação é orientada pela expectativa de que se encontrará na figura do autor a mesma modernidade da Economia Política, usualmente considerada como a representação científica do capitalismo industrial emergente. A mesma cortina de fumaça faz perder de vista que Cairu tivera a sua formação acadêmica em línguas mortas e direito canônico num lugar em que as luzes do século XVIII eram apenas e tão-somente bruxuleantes, desenvolvera sua obra vivendo numa colônia agrário-exportadora escravista e a difundira numa região do mundo em que o número de especialistas no assunto era menor que os dedos de uma mão". Antonio Penalves Rocha "Introdução", in Visconde de Cairu. Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha). São Paulo: Editora 34, 2001, p.35. Parece-me evidente que não são Novais e Jobson que possuem aquela "expectativa" disparatada e que, portanto, a cortina de fumaça não tem origem em seu ensaio. Aliás, talvez seja estéril, do ponto de vista crítico, a fixação de Cairu como "moderno" ou "atrasado", "atual" ou "inatual". Espero

Somente tal "relativização", se não me engano, permite ao leitor e pesquisador, auxiliado por um aparato crítico mais sólido, mover-se com cautela por entre os textos de José da Silva Lisboa, evitando os juízos categóricos, em geral empobrecedores.

Tendo sido um estudioso da Economia Política, e como tal reconhecido pela posteridade, é natural que as investigações sobre o visconde de Cairu se desenrolem no plano da história do pensamento econômico, mas é importante realçar que o seu compromisso com a fundação do Estado brasileiro não se expressava apenas naquele plano, como aliás podem sugerir estudos mais diversos, que se detêm sobre o sentido propriamente político de seu pensamento, ou mesmo sobre sua produção "jornalística".<sup>18</sup>

De toda maneira, a atenção aos aspectos econômicos do pensamento de Cairu permite perceber que seu discurso se desenvolve em torno de uma questão essencialmente moral, como é a contensão do tecido coletivo, apontando para uma ordem que não se funda nos desejos imaginosos e delirantes do simples arquiteto político, mas sim na ordem "natural" da produção, circulação e distribuição das riquezas, isto é, no plano organizacional da economia. Ainda e sempre, os economistas são moralistas, à sua maneira. Ou vice-versa.

Precisamente a importância da aposta e crença na "simpatia" humana, buscada a um dos textos fundadores da Economia Política, estrema o visconde de Cairu do duque de La Rochefoucauld. Os raros momentos de entrega do indivíduo, no mundo das máximas seiscentistas, referem-se a um heroísmo ainda edulcorado pelas imagens guerreiras de uma aristocracia que perdia terreno e poder, no século XVII. No mais, a "entrega" de cada um mal esconderia o desejo de angariar o proveito da admiração de outrem. No universo de La Rochefoucauld, somos as abelhas que se aproximam das flores para sugar-lhes tudo o que for preciso. Nenhuma bondade, nenhuma entrega desinteressada. Somente o século XVIII

mesmo não ser demasiado contemporizador se identifico, nas interpretações de Novais e Jobson e de Penalves Rocha alguma possível complementaridade, lembrando sempre que os limites de um pensamento são o seu natural alcance. Ainda no plano da discussão econômica, em chaves diversas, consultem-se Antonio Paim. Cairu e o liberalismo econômico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968; Darci Carvalho. Desenvolvimento e livre comércio (as idéias econômicas e sociais do visconde de Cairu. Um estudo do pensamento econômico brasileiro). São Paulo: Instituto de Pesquisas Econômicas/USP, 1985; L. Nogueira de Paula. "Introdução", in José da Silva Lisboa. Princípios de Economia Política. Rio de Janeiro: Pongettí, 1956, p.45-60; Wilson Martins. História da inteligência brasileira. São Paulo: Cultrix/ Editora da Universidade de São Paulo, 1977, vol. II, p.16-27; 83-87.

<sup>18</sup> Cf. João Alfredo de Sousa Montenegro. O discurso autoritário de Cairu. Fortaleza: Edições Universidade Federal do Ceará, 1982; Hélio Vianna. "O visconde de Cairu – jornalista e panfletário (1821-1835)", in Contribuição à história da imprensa brasileira (1812-1869). Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1945, p.359-446; Wilson Martins. História da inteligência brasileira, op.cit., vol. II, passim; Isabel Lustosa. Cairu, panfletário: contra a facção gálica e em defesa do trono e do altar. Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 1999 ("Papéis avulsos", n.34). Agradeço a João Cezar de Castro Rocha a gentileza da indicação e do envio deste último ensaio.

descobriria o paradoxo da utilidade deste vasto império do amor-próprio, revelando a secreta ligação entre os vícios privados e o benefício público.

Cairu, entretanto, recusa a "sofística" de Mandeville, para apoiar-se numa plêiade de autores crentes na benevolência dos homens, terminando por fundar sua mensagem civilizadora na idéia de uma simpatia humana que, em seu texto, será o selo do Criador, impresso na criatura.

Não é objeto deste trabalho a obra toda de José da Silva Lisboa, ou a de La Rochefoucauld. O cruzamento é ainda a marca da investigação, e ao leitor, portanto, poderá parecer estranha a quase ausência de outros textos dos autores. Contudo, deixo aos especialistas a tarefa de relacionar o moralismo de Cairu a suas reflexões de cunho econômico, na esperança, entretanto, de que esta tese possa oferecer algo de útil para a compreensão de certas mediações entre a moral e a economia, especificamente a partir da Constituição moral, e deveres do cidadão.

Não será aquela a única ausência a perceber-se neste trabalho. Tendo o plano do texto, e intertextos, por espaço privilegiado, raras vezes explicitam-se aqui as condições sociais, os eventos, a história enfim que envolvia e em que se envolve a feitura deste catecismo moral. Claro, as pistas se encontram no texto e, vez por outra, é preciso identificar o entorno e nomear os sujeitos que lá estão: maçons, liberais, escravos, senhores, artistas, políticos, portugueses ou brasileiros. É preciso, enfim, explicitar o contexto.

Uma "presença ausente", segundo a expressão já consagrada: assim penso que se possa considerar a lacuna da própria história (política, social) da constituição do Império, que não se encontra nestas páginas, assim como não se encontra nas páginas da *Constituição moral*, mas nelas faz-se presente, cifrada no texto. Mais uma vez, o problema é de atribuição: deixo aos historiadores a tarefa de reencontrar os laços entre texto e contexto, certo de que já se trilhou bom caminho no rumo da compreensão do imaginário civilizacional da Pátria nascente. 19

Sigo esperançoso, contudo, de que esta tese possa também auxiliar na compreensão das posturas do visconde de Cairu, no período que vai da Independência ao fim do primeiro

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Penso no trabalho recente de Iara Lis Franco Schiavinatto Carvalho Souza. Pátria Coroada: o Brasil como corpo político autônomo (1780-1831). São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1999.

Reinado. Sobretudo, espero que ajude a entender um discurso fundador, que procura afugentar o fantasma revolucionário, notadamente o espectro haitiano, conformando uma idéia do Império que, de certa forma, seria vencedora em nossa história, porque se perfaz na conservação da Ordem, contra todo arroubo revolucionário, ou contra isto que Cairu identificava ao "chaos" social.

A preocupação com a contensão do tecido coletivo não era então nova (e nem exclusiva, no contexto latino-americano<sup>20</sup>), mas o universo semântico e vocabular de José da Silva Lisboa sugere uma alteração no tom do discurso da Ordem, reforçando um registro e um conjunto de preocupações políticas que o século XVII certamente não conhecera. Ou, mais claramente, um conjunto de preocupações com a "coletividade" que sequer se compunha como possibilidade no horizonte de La Rochefoucauld, cuja *politesse* nem sempre se encaixa perfeitamente à civilização dos costumes.<sup>21</sup>

A civilização, como sugeri há pouco, é o ponto de fuga do discurso de Cairu, e será justamente a recusa, ou o recuo de La Rochefoucauld diante de valores que fundam a ordem

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Assim o jurista e político chileno Juan Egaña, em 1825, mesmo ano em que se concluía a publicação da *Constituição moral*, e deveres do cidadão: "Cuando un Estado se halla recientemente constituido, y necessita de la sanción del tiempo y de las costumbres para dar vigor a sus instituciones, son peligrosos los Congresos periódicos y puramente populares. Allí concurren una multitud de elementos desorganizadores, que funestamente se desarollan en estas reuniones numerosas, afectas a la innovación y tocadas de las pasiones y facciones que por largo tiempo fermentan después de las convulsiones con que se adquiere la libertad; especialmente si las nuevas instituciones no son análogas a las antiguas, cuya ventaja gozaron los Estados de Norte América. En semejantes Estados, si se estabelecen Repúblicas unitarias y consolidadas, es muy conveniente una magistratura conservadora cuya fuerza o intereses de cuerpo y de opinión consista en esta conservación. Una magistratura que teniendo por sistema la firmeza y tranquilidad, se afecte lo menos posible de las pasiones revolucionarias y que sujeta a responsabilidad y al imperio de la opinión, sólo pueda protegerse de la ley, y del respeto que ésta obtenga de los pueblos. [...]" Juan Egaña. "Memorias políticas sobre federaciones y legislaturas en general (1825)", in Jose Luis Romero, Luis Alberto Romero (orgs.). *Pensamiento conservador (1815-1898)*. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1978, p.164.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> O problema, de ordem sociológica, tem em Norbert Elias um importante teórico, conforme indicações no corpo da tese. Será preciso lembrar, todavia, a máxima 282, suprimida a partir da segunda edição das Réflexions ou Sentences et Maximes morales, de 1666: "le luxe et la trop grande politesse dans les Etats sont le présage assuré de leur décadence parce que, tous les particuliers s'attachant à leurs intérêts propres, ils se détournent du bien public". La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris: Bordas (Classiques Garnier), 1992, p.146. Curioso momento em que parece anunciar-se a crítica da politesse, feita por Montesquieu: "la politesse est dans les Cours une qualité caractéristique et indispensable. Elle y est le supplément des vertus qu'on n'a pas". No plano do estudioso do espírito das leis, porém, a crítica faz-se acompanhar do elogio da civilité, mais universal e republicana que a simples politesse, encerrada no meio restrito e pessoalizado da Corte: "la politesse flatte les vices des autres, et la civilité nous empêche de mettre les nôtres au jour; c'est une barrière que les hommes mettent entre eux pour s'empêcher de se corrompre" (De l'esprit des lois, XIX, 16). "Dans les Républiques, on dépend des lois plus que des personnes. La sécurité où l'on vit rend les ménagements inutiles, et il y a plus d'égalité parmi les citoyens et plus de liberté dans les esprits. Par toutes ces raisons, la politesse, qui n'est qu'une imitation des vertus sociales, doit être peu commune dans ce Gouvernement [...]. Il existe dans les Cours une gradation infinie en quelque sorte de rangs et de personnes. De proche en proche elles agissent les unes sur les autres, et dans le dernier degré, peut se rencontrer un crédit ignoré et déterminant. De cette nécessité de ménagements naît la politesse. De là, cette crainte de choquer, qui retient sans cesse, cette perpétuelle envie de plaire, qui porte à faire des avances, à flatter, à caresser [...]" (Considérations sur l'esprit et les mœurs). Apud Alain Montandon. "Politesse", in \_ (dir.). Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre. Du moyen âge à nos jours. Paris: Seuil, 1995, p.716. Ainda mais terrível se torna o quadro quando nos lembramos que, no horizonte de La Rochefoucauld, a civilité republicana simplesmente não existe, restando apenas uma politesse que é signo de decadência ou corrupção, mais que verdadeiro liame do corpo social.

política (as virtudes privadas, publicamente expostas), que tornarão suas máximas, insertas no catecismo moral brasileiro, uma espécie de veneno inevitável, didaticamente exposto ao lado do remédio da moral cristã, única droga capaz de neutralizá-lo.

Ei-nos novamente num tempo de médicos. No século XVII, porém, buscava-se o trânsito incessante dos humores e das paixões agindo nos corpos, enquanto agora o próprio Corpo Político se apresentava como campo para a arte recuperadora dos sábios, preocupados também em extirpar o mal, tendo por fim reencontrar a disposição perdida do organismo.

Talvez Cairu seja um ultrapassado. Talvez hoje se poupem as metáforas médicas que indicam a simples extirpação como procedimento adequado para a manutenção da ordem coletiva. Mas não se diga, francamente, que o discurso civilizador, reavivado em tempos de aparente dissolução moral, possa reclamar-se completamente infenso à violência que subjaz na contenção dos poderes dissolventes do corpo, ou do Corpo. Médicos, capazes de corrigir o desvio e reverter a corrupção, cremo-nos todos. Neste ou naquele século.

## 1. Um monumento literário

Diz-se, com efeito, que o começo é mais que metade do todo, e muitas das questões que formulamos são aclaradas por ele. (Aristóteles, Ética a Nicômaco)

Toca à filosofia, diz Sêneca, a cura da alma. Afinal, se um dia a humanidade pôde prescindir das leis e dos filósofos, foi porque apenas os sábios governavam e, então, era bem obedecer-lhes. Entretanto, quando os homens se corromperam, e os vícios se insinuaram entre eles, os reinados se converteram em tiranias e foi preciso que os mais sábios legislassem, protegendo os mais fracos.

Legislar sobre a cidade é também, e simultaneamente, legislar sobre a alma. Cícero, em seu elogio da filosofia, amiúde comparado ao de Sêneca numa de suas célebres cartas a Lucilius, nota a importância da ligação entre as palavras escrita e falada para que os homens se congreguem na cidade. Não se trata somente de fazer coincidir a letra da lei e o agir dos homens, mas – velha questão retórica – trata-se de unir, ou lembrar que não podem desatar-se,

<sup>1 &</sup>quot;O philosophie, guide de la vie [...] Tu as enfanté les villes; tu as rassemblé en une société les hommes dispersés; tu les as liés entre eux d'abord par leurs demeures, puis par les unions conjugales, enfin par le lien de l'écriture et de la parole; tu as découvert les lois; tu es la maîtresse des mœurs et de l'instruction." ("O vitae philosophia dux [...] Tu urbes peperisti, tu dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo domiciliis, deinde coniugiis, tum litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae fuisti [...]") Cícero. "Tusculanes", V (II), in Les stoiciens (trad. Émile Bréhier), Paris: Gallimard, 1997, p.362; "M. Tulli Ciceronis tusculanarum disputationum", in Tusculan disputations. Cambridge: Harvard University Press, 1989, p.428 (grifos meus). Vejam-se, ainda, as observações de Emmanuel Bury sobre a paideia humanista e a necessária complementaridade das obras ditas retóricas e filosóficas de Cícero, para um autor como Guillaume Budé, por exemplo: "Le fait que l'humaniste puise ses références aussi bien dans les ouvrages rhétoriques (De oratore, Brutus, Orator) que dans les ouvrages philosophiques (De finibus, De officiis, Tusculanes, De natura deorum) ne doit pas surprende; car pour Cicéron, moins que pour tout autre, la civilisation ne peut en aucun cas être dissociée de l'art de la parole, lien essentiel entre les hommes. On comprend donc que les humanistes, soucieux de renouer avec la culture antique par le biais de la langue qui la véhicule, ne faisaient pas de partage entre les deux versants de l'œuvre cicéronienne; de plus la redécouverte des Lettres, qui révélaient brutalement l'existence de l'homme privé, au cœur des débats de son temps, rappelaient que Cicéron avait elaboré une théorie philosophique au cœur des impératifs de la cité, et combien le rapport des préceptes et de la vie réelle étaient difficiles. Les travaux récents ont mis l'accent sur la prégnance et la valeur du modèle cicéronien, tant sur le plan rhétorique que sur le plan éthique." Emmanuel Bury. Littérature et politesse: l'invention de l'honnête homme (1580-1750). Paris: Presses Universitaires de France, 1996, p.21.

o bem falar e o bem proceder. O orador não inspirará confiança se não for bom, prudente e virtuoso.<sup>2</sup>

Tampouco será apenas uma coincidência desejável, que se possa emendar caso não se encontrem juntas as duas qualidades, o bem falar e o ser bom. O mesmo Sêneca, ainda em seu epistolário, lembra que as boas leis muitas vezes não foram buscadas ao foro ou aos jurisconsultos, mas ao recanto tácito em que se isolara Pitágoras.<sup>3</sup> Onde quer que se encontre o sábio, de lá virão as leis da cidade, e as leis serão escritas na alma do homem.

A palavra, bem empregada, comove, levando pelas mãos quem se afastou da retitude. E o corretivo, bem se sabe, pode vir da louvação dos homens bons, pelos homens que se creiam também bons.

\* \* \*

Antonio Candido, em sua Formação da literatura brasileira, distingue as simples "manifestações literárias", culturalmente isoladas ainda quando esteticamente ricas, e a "literatura" propriamente dita, compreendida como um sistema em que se articulam os produtores literários, um mecanismo transmissor, isto é, uma linguagem traduzida em estilos, e, finalmente, um conjunto de receptores formando um público ledor regular.<sup>4</sup>

Assim procedendo, torna-se-lhe possível mapear os primórdios da literatura brasileira, sondando as primeiras manifestações literárias que continham já, segundo esta clara visão, elementos orgânicos, dando azo não apenas ao aparecimento de algumas tímidas musas, mas, sobretudo, permitindo que os seus inspirados se congregassem em associações mais ou menos duradouras. É o caso de uma associação temporária como a Academia dos Seletos,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Quant aux orateurs, ils inspirent confiance pour trois raisons; les seules en dehors des démonstrations qui déterminent notre croyance: la prudence, la vertu et la bienveillance." Aristôteles. Rhétorique, II, 1 (trad. Médéric Dufour). Paris: Gallimard, 1998, p.108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "On loue [...] les lois de Zaleucus et de Charondas. Ce n'est pas sur le forum ni chez les jurisconsultes, mais dans la silencieuse et sainte retraite de Pythagore, qu'ils apprirent le droit pour l'appliquer à la Sicile, alors florissante, et à la grande Grèce." ("Zaleuci leges Charondæque laudantur. Hi non in foro nec in consultorum atrio, sed in Pythagoræ tacito illo sanctoque secessu didicerunt jura, quæ florenti tunc Siciliæ et per Italiam Græciæ ponerent.") Sêneca. Lettres à Lucilius, XC (trad. François e Pierre Richard). Paris: Garnier, 1955, vol.2, p.294-295.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Antonio Candido de Mello e Souza. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. Belo Horizonte: Itatiaia, 1981, vol.1, p.23.

criada em 1752, no Rio de Janeiro, para a celebração de Gomes Freire de Andrada, então nomeado comissário real para a questão das fronteiras ao sul da colônia.<sup>5</sup>

O mau gosto da produção desta academia não resistiria à joeira do crítico. A revelação de um bizarro mecanismo encomiástico, conformado por auto-louvações e louvações recíprocas, soma-se ao juízo severo, permitindo-lhe detectar, nos "doutores versejantes", além da "barulhenta orgia de elogios", momentos especialmente estéreis, quando a poesia some e resta apenas a "subliteratura", esteticamente desvalida.<sup>6</sup>

Não creio ser possível negar, absolutamente, a eventual pobreza desta "literatura congregada", criada no Brasil, nos meados de seu século XVIII. Mas será possível, talvez, problematizar o juízo que rebaixa estas manifestações letradas a uma espécie de limbo da literatura, rebordo onde descansam os versos ensaiados pelos maus poetas, excluídos do terreno mais nobre das produções esteticamente ricas. Assim vistos, estes produtos mais pobres do espírito humano cumprem apenas a sua função ideológica, fornecendo, ademais, os elementos conformadores de um sistema literário forjado lenta e dramaticamente no coração da colônia.

Tratava-se de subliteratura, segundo Antonio Candido,

não apenas pela qualidade estética inferior dos espíritos nela envolvidos, mas, ainda, pela deturpação da beleza e da coerência que foi o Cultismo português na sua fase final. A atual e justa revalorização do Barroco não nos deve levar ao extremo de dar valor à moxinifada sem músculo nem alma desses versejadores e retóricos. É preciso aqui referi-los de passagem, porque representavam o ponto de apoio da reforma neoclássica e porque o seu espírito e a sua prática se prolongaram até bem longe na segunda metade do século, formando uma espécie de literatura oficial em decadência progressiva.<sup>7</sup>

Perceba-se, num extrato como este, a importância dada tão-somente ao aspecto funcional destas passageiras e já decadentes manifestações, como ponto de apoio de uma reforma que culminaria na Arcádia brasileira, nos versos justamente louvados dos mineiros Cláudio e Gonzaga, principalmente.

Porém, atendo-nos precisamente à funcionalidade desta produção, perceberemos que ela pode escapar àquele círculo encomiástico, exorbitando-o. Ao alterar a perspectiva que a vê pelo que ela representa para um determinado futuro da literatura brasileira em formação, será

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem, p.81.

<sup>6</sup> Idem, p.82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Idem, p.77.

possível deixar de referi-la "de passagem"; não, é certo, para questionar os merecidos juízos negativos assentados pelo autor da *Formação da literatura brasileira*, mas, antes, para retirála momentaneamente do limbo em que se encontra, imaginando um outro enquadramento, outra situação, onde não será mais a frouxa peça de um sistema formando-se lentamente, nem tampouco uma mixórdia literária de pouco ou nenhum valor.<sup>8</sup>

Afinal, talvez os versos dos seletos doutores pertençam a um tempo em que a literatura possuía ainda um forte vínculo moralizante. A estética, quando compreende a descrição e sobretudo a prescrição dos costumes, deixa de ser uma dimensão autônoma, relativamente apartada dos aspectos práticos e políticos concernentes à produção escrita, para revelar o horizonte ético que, não menos complexo e multifário que aquele, estrema a ação humana, conferindo-lhe um sentido propriamente moral.

Esta literatura de cunho moralizante, portanto, mostra-se particularmente resistente à análise que pretende elevar-nos ao plano autônomo no qual, consideradas as mediações e injunções de caráter social, a obra passa a constituir uma realidade mais ou menos tangível, oferecendo-se à mira do crítico e descerrando-se diante de suas categorias analíticas.

As manifestações literárias, vicejando no campo da moral, almejam alcançar não apenas a suavização dos costumes – *l'adoucissement de la barbarie*, – mas, ao mesmo tempo, alçar definitivamente o homem ao plano da civilização, libertando-o de um estado natural. Ao buscar fazê-lo, levando-o para além de um plano natural e mesmo sensível, a literatura, ainda

Não se trata de rever ou imaginar uma reforma do esquema interpretativo da Formação da literatura brasileira, mas de lembrar que estamos diante de um arcabouço teórico de extrema sofisticação, o qual – como sói acontecer aos esquemas interpretativos, desde que nos lançamos na aventura crítica – propõe um enquadramento temporal mais ou menos preciso, conferindo sentido a certa evolução das obras e a determinada sucessão dos autores, imaginando uma totalidade coerente a que chamamos literatura brasileira. Naturalmente, tal enquadramento e sentido são o resultado de um olhar seletivo, e não menos natural é o aparecimento de críticas mais ou menos severas a tal seleção, reclamando a ausência de obras consideradas importantes ou, ainda, questionando o peso dado a certas manifestações, problematizando sua caracterização (que se pense, por exemplo, na conhecida querela sobre o barroco). É curioso, todavia, que Antonio Candido, em prefácio à sexta edição, de 1981, relate haver sentido, após uma nova leitura do livro, "o efeito do tempo sobre ele. Por exemplo, no sentimentalismo da escrita de alguns trechos e na tendência quem sabe excessiva para avaliar, chegando a exageros de juízo. Mas apesar de tudo, é possível que não caiba a refusão completa de um livro como este, feito para servir durante o tempo em que tiverem validade as informações e concepções sobre as quais se baseia. Além disso, o que somos é feito do que fomos, de modo que convém aceitar com serenidade o peso negativo das etapas vencidas." Idem, p.19.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Tenho em mente um módulo de pensamento que me parece bastante interessante para a análise da função moralizadora da literatura. Leia-se a propósito, da seção referente à natureza da arte, na *Estética* de Hegel: "[...] limitando-se a desdobrar o painel das paixões, ao mesmo tempo que as lisonjeia a arte mostra ao homem o que ele é para lhe dar a consciência de o ser. Já nisso reside a ação suavizante da arte que assim põe o homem perante os instintos como se estes lhe fossem exteriores e lhe confere, portanto, uma certa liberdade. Deste ponto de vista se pode dizer que a arte é libertadora." Georg W. Friedrich Hegel. "Estética – a Idéia e o Ideal", in *Hegel* (trad. Orlando Vitorino). São Paulo: Abril, 1974, Os Pensadores, vol. xxx, p.101-113. Veremos, adiante, o alto preço desta libertação, desde que a sublimação das paixões, mesmo neste canto do mundo ocidental, deveria muitas vezes fazer-se acompanhar da mais penosa continência, opondo, ao vício que delas deriva, uma virtude soberana que nos aquieta e domina; sobretudo, pretende dominar-nos.

quando formalmente muito pobre, responde à necessidade impreterível do espírito, desassossegado num mundo em que não parecem realizar-se a felicidade e a beleza sempre sonhadas e, por vezes, transportadas a um passado ideal cujos contornos a imaginação tenta fixar.

Não será casual se, substituindo o prisma através do qual decompõe-se a luz lançada sobre a obra literária, vamos encontrar novas formações, realçando outros aspectos e ensejando outras definições do objeto literário. Assim, aquilo que se encobre e não se deixa iluminar, diante do sobrecenho carregado do crítico, pode merecer de outrem um tratamento mais cuidadoso ou generoso, até mesmo invertendo os sinais, de modo a ver, na "moxinifada sem músculo nem alma" daquela produção, nada menos que um "monumento" literário, pedra fundamental do edifício moralizante que se esconde, desmaiado, sob a pouca luz que naturalmente possui a aurora da literatura brasileira.

\* \* \*

É José da Silva Lisboa quem considera os Júbilos da América – título da coleção de máximas, epigramas, anagramas, elegias, panegíricos, acrósticos e sonetos dos "seletos" – um "monumento". Em um dos volumes de sua Constituição moral, e deveres do cidadão, publicada entre 1824 e 1825, na Typographia Nacional do Rio de Janeiro, Silva Lisboa seleciona algumas máximas e comentários dos acadêmicos, além de alguns dos sonetos em louvor ao governador Gomes Freire de Andrada. Assim, na "Satisfação" que antecede o terceiro volume, procura justificar a presença daquele antigo documento no corpo de sua obra:

Destinando nesta ultima Parte promover a Virtude, particular e publica, de todas as classes de Cidadãos, com a exposição dos seus *Deveres*, espero se me releve a offerecer preliminarmente o seguinte Monumento da Historia desta Corte, hoje raro, e só de noticia dos mais curiosos das Coisas da Patria, e que he digno de se propor aos Presidentes das Provincias, que tanto podem operar com o Governo Imperial para o progresso, e rectidão da moralidade do Povo. Este Monumento se mostra não menos interessante, por ser memoria da Primeira Sociedade de Literatura do Rio de

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A republicação mais recente dos Júbilos da América deve-se a José Aderaldo Castello, em sua coleção sobre o movimento academicista no Brasil. Cf. José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22. São Paulo: Conselho Estadual de Cultura, 1969, vol. II, tomo I. A primeira edição data de 1754, organizada pelo acadêmico doutor Manuel Tavares de Siqueira e Sá.

Janeiro, intitulada = Academia dos Selectos =, e que teve por objecto o cumprimento de hum Dever Moral.11

Recordando o antigo "monumento" em seu livro, Silva Lisboa pretendia melhor cumprir o "dever moral" que também o movia na redação de sua obra, dedicada à "mocidade" do Império que vinha de nascer. José da Silva Lisboa, como se sabe, participou na arquitetura da jovem nação brasileira, embora resistisse, durante muito tempo, à idéia da autonomia política, como o prova sua adesão tardia ao processo de Independência, e mesmo o papel moderador desempenhado à testa do jornalzinho O Conciliador do Reino Unido, de 1821. 12

A criação mesma das academias, no século anterior, respondera também a preocupações de ordem moral, não apenas por conta dos motes desenvolvidos pelos acadêmicos, como pelo princípio edificante que as presidia. Rocha Pita, referindo-se à criação da Academia Brasílica dos Esquecidos, na Bahia, lembra que as academias eram introduzidas, nas "Repúblicas bem ordenadas, para apartarem a idade juvenil do ócio contrário das virtudes, e origem de todos os vícios, e apurarem a sutileza dos engenhos". <sup>13</sup> O plano literário casa-se ao moral, porque sutileza e engenho são a contraface do encaminhamento virtuoso dos jovens, numa bem ordenada sociedade.

Impossível apartar o estudo da constituição moral do homem - objeto das investigações de Silva Lisboa, em seu longo catecismo - da fundação nacional, a que se quer associar a glória dos antepassados, segundo uma preocupação de ordem simbólica que o autor da Constituição moral justifica, lembrando quão antigo é o conselho de louvarem-se os varões ilustres e a própria virtude, multiplicada sempre que recordada e enaltecida.<sup>14</sup>

O louvor ao sábio, desta forma, rememora o valor inexaurível da pura virtude, inscrevendo-a no coração do homem, reforçando imaginariamente os liames que o prendem à coletividade. Afinal, a comunidade política é, ela mesma, uma comunidade simbólica. Nela, os signos parecem fundar a solidez e a virtude do edifício coletivo, porque cada cidadão pode e deve atribuir-lhes o sentido do universal, retirando, do símbolo patriótico, a idéia da fraternidade que descansa à sombra da pátria congregada. O individual e o coletivo se

<sup>11</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão, com exposição da moral publica conforme o espírito da constituição do imperio, op.cit., parte III, p.III.

<sup>12</sup> José da Silva Lisboa se postaria francamente contra as Cortes portuguesas apenas em março de 1822, quando a muitos parecia claro o desejo de recolonização.

13 Sebastião da Rocha Pita. História da América portuguesa, apud José Aderaldo Castello. "O movimento academicista", in

Afrânio Coutinho (org.). A literatura no Brasil. Rio de Janeiro: Editorial Sul Americana, 1956, vol. I, tomo 1, p.439.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.II.

enlaçam, não apenas porque o cidadão deve bem comportar-se, mas porque é ele a célula da sociedade, o elemento sobre o qual se funda a constituição política que, no raciocínio de Silva Lisboa, será apenas o pálido reflexo de uma constituição superior, emanada da ordem das coisas e determinada pelo "Autor da Natureza", espécie de supremo Arquiteto do mundo.

À parte os ideais de fundo maçônico que se possa imputar ao moralista, e a que retornaremos em outro momento, é notável o papel desempenhado pela *fundação*, já aqui, nesta obra primordial da jovem nação. Note-se a preocupação de Silva Lisboa em lembrar que a Academia dos Seletos teria sido a primeira sociedade de literatura do Rio de Janeiro. 15

O século XIX, como se sabe, assistiu ao desfile de inúmeros fundadores da pátria. A busca de uma origem mítica, esquecida na noite dos tempos, seria, num corte romântico, a pedra de toque da evocação do passado. No fundo buscava-se, na origem desconhecida, o termo de um povo ainda mal arranjado como nação. Não apenas o desconcerto da questão servil informaria as memórias e a política do século, como a questão da moralidade do povo, nascida no âmbito do trabalho, absorveria as preocupações da gente culta do país.

Do ponto de vista literário, ficcional ou não, a fundação é o elemento obsedante de muitos escritores, não apenas na fabulação de um herói-civilizador tropical, como na busca da gênese da própria literatura. Em 1826, dez anos antes que Magalhães se perguntasse sobre a origem das letras brasileiras e apenas um ano depois da publicação da *Constituição moral*, já Ferdinand Denis instava os brasileiros a beberem inspirações em uma fonte genuinamente sua, buscando em seu próprio passado a idade áurea a animar a poesia. 16

José da Silva Lisboa, não sendo ainda um escritor romântico, posta-se contudo a cavaleiro nesta senda dos indagadores da origem do país. Se é verdade que em sua obra, cuja análise vamos iniciando, o objeto esquadrinhado não é a literatura, e sim a moral, não será

No Rio de Janeiro houvera já, entre 1736 e 1740, a Academia dos Felizes. Para uma justa "tentativa de valorização do movimento academicista no Brasil", compreendendo desde as primeiras manifestações tardias do culteranismo na América, refletindo a importância anterior das academias em Portugal, até a reação antibarroca do arcadismo e o germe de agitação social da célebre Sociedade Literária do Rio de Janeiro, consulte-se José Aderaldo Castello. "O movimento academicista", op.cit., p.431-452.

<sup>&</sup>quot;A sua idade das fábulas misteriosas e poéticas serão os séculos em que viveram os povos que exterminamos e que nos surpreendem por sua coragem, e que retemperaram talvez as nações saídas do Velho Mundo: a recordação de sua grandeza selvagem cumulará a alma de orgulho, suas crenças religiosas animarão os desertos; os cantos poéticos, conservados por algumas nações, embelezarão as florestas. O maravilhoso, tão necessário à poesia, encontrar-se-á nos antigos costumes desses povos, como na força incompreensível de uma natureza constantemente mutável em seus fenômenos [...]". Ferdinand Denis. "Resumo da história literária do Brasil" (trad. Guilhermino Cesar), in Guilhermino Cesar (org.). Historiadores e críticos do romantismo. Rio de Janeiro/ São Paulo: Livros Técnicos e Científicos/ EdUSP, 1978, p.36.

menos verdadeira sua preocupação com a fundação da pátria. Outro não é o objetivo de sua Constituição moral, e deveres do cidadão.

Não se trata, insisto, de desorganizar o já bem cristalizado quadro de avaliação crítica da literatura nascente no Brasil. Mas é possível enxergar, talvez, em esforços como o daquele autor, o germe de preocupações futuras, ou antes, de preocupações que apenas futuramente seriam guindadas ao primeiro plano do pensamento, embora existissem já, difusas, entremeadas a questões de ordem moral. Pois, ainda na "Satisfação" dada ao leitor, lembra o futuro visconde de Cairu, em seu catecismo moral, que ali transcrevera excertos da Academia dos Seletos "para dar idéa do espirito catholico, patriotico, e literario, dessa memoravel epocha".<sup>17</sup>

\* \* \*

Inicia-se a lembrança da memorável época com as máximas em que se resumem as ações heróicas de Gomes Freire de Andrada. Dividem-se em "maximas christãas", "politicas" e "militares", seguidas de alguns dos sonetos e comentários compostos pelos "eruditos acadêmicos", como se autodenominavam os seletos.<sup>18</sup>

São cinco as "maximas christãas":

- A primeira parte do tempo para Deos.
- II. Fundar Casa em Deos.
- III. Attribuir tudo á Deos.
- IV. O que se dá á Deos, da-lo totalmente.
- V. A virtude de quem governa deve ser publica.<sup>19</sup>

Terão pretendido os doutores enaltecer a figura heróica de Gomes Freire, por meio do louvor a suas ações. Segundo o velho registro retórico, tratava-se de encarecer as virtudes do general, criando uma zona de confluência entre o que se diz sobre ele, ou o que ele próprio dizia, e aquilo que fazia. Na personagem louvada, a fala e a consignação de suas ações são coincidentes, ou antes, são o mesmo. Como na filosofia: litterarum et vocum communione.

<sup>17</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.IV.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cf. Manuel Tavares de Siqueira e Sá. "Epístola dedicatória ao Senhor José Antônio Freire de Andrada", in José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.11-16.

<sup>19</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.V-VI.

Não será casual se, diferentemente dos Júbilos da América, a Constituição moral de José da Silva Lisboa não esclareça completamente o leitor sobre a autoria dos aforismos. Enquanto a primeira obra traz máximas "em que se resumem as ações heróicas do Ilustríssimo e Excelentíssimo Senhor Gomes Freire D'Andrada", a segunda apenas as registra como sendo "Maximas do Governador (que então era) Gomes Freire de Andrade". Aquilo que se diz, de todo modo, não estará jamais demasiado distante daquilo que se fez, proviessem as máximas da boca do próprio governador ou da seleta pena dos acadêmicos.

Provam-no os comentários apostos a cada um dos aforismos, dando conta de seus significados, esclarecendo-os, sempre, com a menção à conduta do general. Assim, "a primeira parte do tempo para Deos", primeira máxima cristã, diz respeito aos hábitos piedosos do governador:

Quando desperta pela manhaã, a sua primeira operação he rezar o Officio Parvo de Nossa Senhora, e fazer as suas costumadas Oraçoens, sem que o interrompa outro cuidado.<sup>21</sup>

Esta explanação revela o porquê da máxima. O leitor cauteloso logo imaginará o ilustre general despertando para a agitada carreira de mais um dia de trabalho, não sem antes estacar diante do ofício religioso. Às abluções matinais vão seguir-se, indefectivelmente, o gesto pio do herói.

Até aí, permanecemos no quadro debuxado pelos acadêmicos, relembrado por Silva Lisboa. Entretanto, uma análise mais minuciosa nos permitiria, talvez, entrever e pressentir, em uma passagem como esta, o movimento singular a que é convidado o leitor da Constituição moral. A máxima, neste caso, não parece bastante; há que explicá-la. Explicando-a, porém, os autores transformam a explanação em uma senda de significações possíveis e desejáveis, orientando a leitura, isto é, conduzindo o leitor.

Não será casual se as máximas dos seletos vieram compor o catecismo de Silva Lisboa: louvando-se os bons, orientam-se os jovens. Mas, se a orientação vem do exemplo, deve-se reforçá-la dando as mãos ao inexperto leitor, não como quem convida a um mergulho num universo maravilhoso, mas como quem conduz com segurança em meio a caminho espinhoso.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Idem, parte III, p.III; José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> José da Silva Lisboa, Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.v.

As máximas, aparecendo vez por outra na Constituição moral, cumprem a função de despertar o coração do leitor para a fé, inspirando a piedade e corrigindo os seus vícios. São sentenças afirmativas, jamais aforismos indagativos. A exposição escolástica do catecismo evitará, sempre, deixar o leitor perder-se à deriva. Ainda mais, evitará que ele experimente perder-se, porque a perda da orientação é, a um só tempo, perigosa e tentadora. A pena de Silva Lisboa, ao recuperar as máximas dos seletos e, como veremos adiante, outras máximas, de outros tempos e lugares, procura apossar-se dos sentidos do texto, transmitindo uma mensagem unívoca, cerrada e transparente. Sobretudo, uma mensagem corretiva.

Isto não torna seu catecismo menos complexo que outros textos. Ao contrário, se nele as vigas da moral fazem-se especialmente rijas, há que explorar o que vai dentro da estrutura corretória, resultado do esforço mental pelo bom encaminhamento dos jovens. "Promover a Virtude", como escrevia o futuro visconde de Cairu, requeria a exposição minudente dos deveres do cidadão, e o espírito pragmático – apanágio de nossa Ilustração – supunha aquelas máximas dignas não apenas da admiração dos coevos, mas de sua propositura aos presidentes provinciais, "para o progresso, e rectidão da moralidade do Povo". Judiciosamente, o autor do catecismo buscava os destinatários naturais das lições encerradas sob o exemplo augusto.

Desta forma, as orações matinais do general poderiam servir de espelho aos jovens. Assim também, no tocante aos demais aforismos. "Fundar Casa em Deos", a segunda das máximas cristãs, diz respeito à fundação de um convento, à sua sustentação e, em especial, às mesadas com que Gomes Freire assistia as jovens ingressantes, futuras religiosas.

"Attribuir tudo á Deos", máxima seguinte, encerra uma lição de abnegação, temperada pela vigilante lealdade ao soberano. De acordo com o texto dos seletos, reproduzido por Silva Lisboa, o general

Costuma dizer: Que não póde succeder-lhe desgraça, que o perturbe; porque, estando certo, que a sua tenção he fazer em tudo o melhor serviço de Deos, e de ElRey, receberá qualquer adversidade por premio especial de quem só sabe o que lhe convem para sua salvação.<sup>22</sup>

Toda adversidade serve como provação, e somente a entrega resoluta ao serviço de Deus e do Rei traria a salvação. Nesta máxima, o plano do eterno imiscui-se ao mundo do século, porque é deste que se trata, embora a piedade e a lealdade se devam ao poder superior e intangível do Senhor, e deste ao poder concreto do Rei, numa cadeia contínua, segundo um

<sup>22</sup> Ibidem.

tópico do Antigo Regime muito valorizado por Silva Lisboa, ele próprio um realista convicto, temeroso dos achaques revolucionários que se viam na Europa e mesmo na América nada jubilosa, que proclamava repúblicas e sentia reavivar-se, aqui e ali, a revolta negra.

A quinta e última das máximas cristãs, "A virtude de quem governa deve ser publica", refere-se ao excelente hábito de ouvir "missa regularmente todos os dias em Igreja publica, para mover a outros com o seu exemplo". Tornar público o gesto decente não significaria tanto, nesta máxima, angariar a admiração da gente circunstante, e sim travar uma batalha contra os hábitos viciosos, a falta perante Deus ou o soberano. Uma vez mais, entrelaçam-se motivos vários, neste pequeno punhado de palavras: o poder do exemplo se revelava na aparente gratuidade do gesto piedoso, mas o eventual interesse da ação não residiria, simplesmente, na virtude reservada do encontro litúrgico, repousando, antes, na suave coerção da atitude exemplar que, por exemplar, deve-se imperiosamente seguir.

Se o general ouvia missas regularmente, era mister que a boa gente governada também o fizesse. Mas nem só a retórica dos *exempla* funciona aqui; há algo mais na explicação da quinta máxima, permitindo vislumbrar uma verdadeira arquitetura do poder, ali onde as ações privadas devem tornar-se públicas:

Quando fundava o seu Palacio, ordenou as portas desorte [sic], que em nenhum tempo pudessem servir, sem serem vistos e observados os que por ellas entrassem.<sup>24</sup>

Desde que não se trata de simples motivo estratégico, mas de uma precisa ordenação arquitetônica visando a regulação da circulação da sociedade "de corte" (se assim pudermos chamá-la, no Brasil do século XVIII), veremos que a disposição das portas poderá, talvez, derramar alguma luz sobre as questões que nos interessam. Pois é precisamente desta zona de sombra, a separar os atos públicos e privados da pessoa, que se trata na explicação do aforismo.

Se era necessário criar um palácio deixando livres aos olhos as suas entradas, seria essencial tornar público o comparecimento de toda a gente àquela edificação. É possível, entretanto, que tal se desse não apenas como forma usual de controle sobre a afluência dos nobres e apaniguados, mas como estabelecimento de uma verdadeira zona pública, em que a virtude, essencialmente pessoal, pudesse tornar-se visível a todos. Assim, a reverência ao

<sup>23</sup> Idem, p.VI.

<sup>24</sup> Ibidem.

superior e a frequência ao palácio seriam motivo de interesse geral, como o comparecimento à missa – ato piedoso e pessoal – era fundamentalmente público.

Naturalmente não se trata, no caso dos seletos e louvaminheiros doutores do século XVIII, de um princípio republicano, estampado na publicidade dos atos do governador. Tampouco para Silva Lisboa o caráter público das ações de Gomes Freire, relembradas no catecismo, significará a abertura de um espaço comum para a política. Não se trata da atribuição do poder, mas de sua manutenção, encarnado na pessoa, tornando imperioso içar a virtude ao palco da sociedade, destacando, simultaneamente, a pessoa e suas qualidades, o homem e suas virtudes.

O louvor à publicidade dos atos do governador não significa, em momento algum, a reclamação de sua transparência; o caráter público serve apenas para enaltecer a virtude. Esta, pertencendo especialmente ao governante, deve erigir-se em exemplo, advindo daí a necessidade de sua ampliação, princípio retórico que movera os acadêmicos em seus júbilos, e que encontraria, no catecismo de Silva Lisboa, um solo fértil para arraigar-se, ganhando novas traves nas quais se fixar. Se nos Júbilos da América pode ser difícil, talvez mesmo impossível, ouvir mais que uma estrepitosa "orgia de elogios", na Constituição moral as longas explanações e cuidadosas citações oferecem aos ouvidos uma música bem mais complexa, concertada por um espírito bafejado já pelas idéias da Ilustração, reagindo contra todo o arroubo revolucionário, inspirando-se nos antigos e nos modernos, e buscando, até mesmo na pobre tradição literária do Brasil, exemplos a seguir e idéias a desenvolver.

É curiosa, todavia, a presença dos acadêmicos nesta obra do século XIX. O jogo das louvações, tão bem detectado pelo crítico, participa, justamente, desta elevação da virtude pessoal ao estatuto do exemplum. Assim, trazer à luz as qualidades ocultas dos homens bons é atitude meritória e necessária. Silva Lisboa, entretanto, não reproduz, em seu catecismo, um só dos auto-elogios ou dos elogios recíprocos dos acadêmicos. Embora aplauda os Júbilos da

Não renove a Memória a voz da Fama Desse Vieira, e Túlio celebrado; Porque hoje sobre todos exaltado A Tavares brioso o mundo aclama: De um, e outro porque a excelsa rama, Com que foi (hoje cede) laureado

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> De fato, aos numerosos elogios destinados a Gomes Freire somam-se, aqui e ali, nos Júbilos da América, os lauréis reservados pelos acadêmicos a si mesmos. Sirva como exemplo o soneto "Do muito Reverendo Licenciado Antônio José Gomes da Costa, Autor do Aplauso Métrico", em louvor do secretário da Academia, Manuel Tavares de Siqueira e Sá:

América, considerando-a obra fundante, ele colige precisamente algumas das inúmeras passagens em que Gomes Freire é louvado. Neste caso, a louvação possui um objetivo claro e importante, ainda que, por vezes, possa parecer-nos fruto do exagero ou do mau gosto dos acadêmicos.

Na quarta máxima cristã, "O que se dá á Deos, da-lo totalmente", referiram-se os seletos ao convento fundado pelo governador para as religiosas de Santa Tereza, onde não consentiu a gravação de seu próprio nome, argumentando que "o Author da Obra era Deos, cujo Nome, e não o das creaturas, se deve engrandecer". 26

Desvela-se, nesta máxima e em sua explicação, um mecanismo interessante: louvada e ampliada pelo discurso, a discrição do governador deixa, obviamente, de ser discrição, embora possa e deva incutir o espírito de desprendimento e desinteresse nos leitores. Assim se explica o soneto inspirado por aquela máxima à "Musa Jesuítica", e transcrito na Constituição moral:

Esta Casa, Senhor, que á Deos fundastes, Paraizo da terra ennobrecido, De Thereza com ser jardim florido, Padrão he, que á Vós mesmo levantastes.

Em qualquer pedra sua eternizastes A fama vossa, e nome esclarecido, Quando na frente o titulo devido Nobremente discreto regeitastes.

Cada um, vendo a Tavares coroado,
Que de louro melhor Apolo o enrama.
Sim; pois Vieira, e Túlio inteiramente
A vantagem conhecem sublimada,
Que Tavares lhe leva excelsamente;
Por isso, glória põe tão decantada
Nos Altares da Fama, permanente,
Nos Templos da Memória, eternizada.

Ou, ainda, vindo da pena do próprio secretário, destaco a terceira oitava da "Prefação", "Adorando de longe os vestígios do Poeta":

Cala, ó Deusa loquaz, dos Singulares
O valor, e o primor dos Generosos,
Ainda que em conceitos não vulgares
Se fizessem no Orbe tão famosos:
Porque agora acharás, se bem notares,
Nada avultam seus metros numerosos,
Quando brilha feliz, com energia,
Dos Seletos a douta Academia.

UNICAMP BIBLIOTECA CENTRAL, SEÇÃO CIRCULANTE

Cf. José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.98; 259.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.VI.

Regeitai-o pois, para que o Romano Se não possa jactar vanglorioso Demais illustre ser, que o Lusitano.

Que, se Catão despreza por briozo Estatua no Senado, Vós ufano O Nome desprezais; que he mais glorioso.<sup>27</sup>

A conversão do gesto nobre e discreto em ufano, postando o ínclito Freire acima de Catão, e a glória lusitana acima da romana, é realmente desconcertante, desde que nestes versos louva-se o anonimato da ação. No registro daquelas máximas, porém, toda qualidade deve ser louvada e acreditada. O laureado ressuma a virtude sem mácula, a pura e indubitável virtude. Num outro registro, que nos interessará em outro momento, o fel pode instilar-se neste mundo de virtudes resplandescentes e cristalinas, manchando em sua origem a nobreza da ação: na França, um século antes que, no Rio de Janeiro, os seletos ensaiassem seus voejos poéticos, o duque de la Rochefoucauld sentenciava seu desencanto com os homens, na máxima de número 149 – "le refus des louanges est un désir d'être loué deux fois". <sup>28</sup>

De fato, a recusa em burilar o nome nas pedras do convento poderia esconder o desejo de vê-lo inscrito nos livros e gabado por toda a gente. A refutação da homenagem mal esconderia a pretensão de recebê-la em dobro. Este, porém, não é um segredo que aflore no discurso dos seletos, nem tampouco na prosa cautelosa de Silva Lisboa, em seu catecismo. Num caso, como no outro, as virtudes se mantêm inteiriças, instando o leitor a admirá-las, quase o cegando com sua luz excessiva.

É um mundo de verdades este, no qual a pena do escritor bate, pundonorosa, todo entretom, toda meia luz, todo esconso sombrio em que a criatura humana vá esconder seus vícios, dissimulando o amor-próprio e o egoísmo, calando as virtudes ou, simplesmente, lembrando não serem elas mais que a criação engenhosa dos sábios, sancionada pelos moralistas e recordada pelos homens de bem.

Mundo de verdades em que a ação humana não pode dissimular, devendo oferecer-se sem véus à mira dos atentos observadores que são os moralistas, permitindo-lhes revelar plenamente a sua verdade, isto é, não apenas a verdade de cada ação, mas a própria Verdade,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Idem, parte III, p.XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> La Rochefoucauld. "Réflexions ou sentences et maximes morales", in Œuvres complètes, op.cit., p.423.

postada além de todos os atos. Primeira das "maximas politicas" dos seletos, presente no catecismo: "A Verdade he a alma das acçoens".<sup>29</sup>

Na Constituição moral, há este princípio axial a afastar Silva Lisboa do universo desencantado de La Rochefoucauld, moralista talvez menos crédulo e pio, mas certamente mais profundo. Se nas máximas do duque frondeur, como veremos adiante, o retrato moral da gente de corte se dissolve numa teia envolvente e impiedosa, sugerindo um juízo moral que se exsolve igualmente no olhar errático e algo cético do autor, no catecismo de Silva Lisboa, bem ao contrário, o moralista prodigaliza esforços para fixar uma única imagem da virtude; ou antes, uma compacta imagem do homem virtuoso, como devera ter sido o nobre general setecentista.

Haverá aí talentos singulares de retratistas e comportamentos diversos do olhar. La Rochefoucauld desloca vertiginosamente sua mirada, detectando a raridade do honnête homme num meio em que a dissimulação não encontra limites. Já Silva Lisboa fita o homem em constante aperfeiçoamento, e seu olhar desembocará na imagem do herói cantado em prosa e verso pelos antepassados. Ambos são lúcidos, à sua maneira. Em La Rochefoucauld, distinguimos aquela "lucidez de lâmina" que corta e fere, deixando nada, ou quase nada, ao espírito. Em Silva Lisboa, a lucidez advém do afã esclarecedor e reformador, deitando ferros aos vícios e combatendo toda dissimulação de caráter, numa prosa magnificente, posto que didática. Neste mundo, e não no outro, a Verdade fará sua morada.

Assim se pode compreender a primeira das máximas políticas que, na *Constituição* moral, mistura-se à segunda – "Do Povo só o respeito" –, cuja explicação serve também como exemplo das inabaláveis virtudes pessoais e cívicas de Gomes Freire, de acordo com o retrato dos seletos:

Para conservar o seu respeito, he constante não haver recebido, em tantos annos de Governo, outro emolumento fóra do seu ordenado. Fez voltar huma borracha de ouro, que das Minas se lhe mandava com o pretexto de novo descobrimento, e por se não faltar ao estylo praticado com seus Antecessores, dizendo: Que não achava no seu regimento, nem na ley de Deos, capitulo algum, para acceitar similhantes

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.VI.

<sup>30 &</sup>quot;Lucidez de lâmina" é expressão tomada a Alfredo Bosi que, explorando o foco narrativo cambiante e precioso do último romance de Machado de Assis, nota que a aparente neutralidade do Conselheiro Aires é, de fato, a ambigüidade em que se oculta a lâmina cortante do moralista. Interessante, aliás, ler seu antigo ensaio no novo enquadramento que lhe é dado, desde que participa de um esforço recente por esclarecer o enigma do olhar machadiano; olhar de um moralista, também, embora certamente mais próximo do universo algo cético de La Rochefoucauld que do mundo coalhado de certezas de José da Silva Lisboa. Veja-se Alfredo Bosi. "Uma figura machadiana", in Machado de Assis: o enigma do olhar. São Paulo: Ática, 1999, p.135.

offertas: Que o exemplo de seus Antecessores não podia servir-lhe de ley. Mandando-lhe certa pessoa huma pedra cravada de diamantes, respondeo: Que aquella pedra hia parar melhor ás mãos de ElRey; e com effeito, pelo Secretario de Estado, a fez apresentar em nome da mesma pessoa, que lha mandou.<sup>31</sup>

Reponta, uma vez mais, a virtude do governador. A rareza desta refutação de um tesouro, em nome de leis mais importantes e nobres que a corrupção consueta dos homens, dá o timbre de exceção com que se exalta a pessoa do mandatário real, mais alto dentre os mais altos súditos. A Verdade, nesta como em outras explanações, comprova a dignidade dos seus atos, revelando um homem sublime, apartado dos demais. Conforme o soneto do acadêmico Dr. Tomás Rubi de Barros Barreto:

Quem afirma o que entende, he verdadeiro; Quem mente, falsifica a consciencia; Isto he operação de inconfidencia, E aquillo he nobre acção de Cavalheiro.

O mendáz, o falsário, e embusteiro, Na mentira mais leve de advertencia, Offende á Deos, Verdade por essencia, E o não faltar á este, está primeiro.

Oh quem ao nosso Heróe nisto seguira! Quem sem faltar á Deos, e á Magestade, Sempre puras Verdades proferira!

Mas esta prenda delle he propriedade; Pois conhece, seguir-se da mentira Faltar á Deos, e á si; esta he a verdade.<sup>32</sup>

O autor da Constituição moral colheu este, dentre os tantos poemas laudatórios dos Júbilos da América. O terreno é realmente árido, como nota o crítico; as musas, um pouco desajeitadas, quando não completamente ausentes. Interessa-nos, porém, seguir as pistas do raciocínio de um moralista a quem parecia importante tal colheita, talvez porque as máximas dos seletos exaltassem as puras virtudes, oferecendo à imaginação, com mediana clareza, a cisão que os jovens deveriam aprender: de um lado, o mendaz inconfidente; de outro, o nobre cavalheiro.

Outros tópicos, além da piedade, sinceridade e lealdade, aparecem nas máximas rememoradas pelo moralista. "Vagaroso em resolver, constante em executar", quarta máxima

José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.vI-vII. Há um provável erro de montagem tipográfica neste volume do catecismo, onde a explicação da primeira máxima dos seletos é substituída pela explicação da segunda. Entretanto, um e outro aforismo reaparecerão no corpo da obra de Silva Lisboa, servindo de mote aos sonetos ali transcritos. Torna-se interessante, então, o cotejo deste texto com a edição recente dos Júbilos da América. Cf. José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.76.

32 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.xIv.

política, diz respeito à ponderação nas decisões públicas e à firmeza ao executá-las ("quem governa, não deve ter mais amigos que a sua consciencia, e a sua honra"). 33 "Merecer o premio, mas não pedi-lo", quinta daquelas sentenças, reforça os traços a um só tempo humildes e resolutos do governador e general, para quem "não he bem desconfiar do agradecimento dos Reys", resultando daí a serena certeza de que o prêmio virá quando merecido, não se devendo requerê-lo por meio de instâncias ao poder superior. Dos reis, aliás, há que pretender-se apenas os emolumentos mínimos para levar uma vida com honra; de Deus é que se pode esperar o prêmio principal, conforme à obra realizada na terra. 34

A abnegação da pessoa significa, invariavelmente, a entrega de si e de sua obra ao poder superior, em suas dimensões temporal e eterna. Esta é uma constante tanto nas máximas dos seletos quanto no catecismo de Silva Lisboa, onde elas figuram e ganham fôlego especial, retiradas que foram do "raro" e então pouco conhecido livro em que vegetavam, desde o século anterior.

As palavras são datadas, é claro. Mas os binômios "cavalheiro"/ "inconfidencia", falsa "consciencia"/ "verdadeiro", no soneto de Barros Barreto, podem anunciar as claras oposições existentes na *Constituição moral*. O leitor do catecismo é verdadeiramente embalado num jogo de opostos com que se almeja apartar a falsidade da verdade, a improbidade da honestidade, o mal do bem, o inimigo do justo. Jogo de claridades, uma vez mais, de iluminações sucessivas, varrendo o terreno do século, propondo a sua purgação ininterrupta. Talvez não se procure, naquela obra, resgatar, inteira e intocada, a pureza original do homem, mas apenas corrigir sua primeira falha, pondo-o em marcha no caminho da salvação, já neste vale de peregrinação que é o mundo.

A figura da Queda, como veremos em outro momento, é fundamental para a compreensão do catecismo de Silva Lisboa. Os sinais da corrupção humana são combatidos pela pena justíssima do futuro Cairu, a quem interessava redescobrir a bondade original do homem, embaciada por séculos de civilização e perigosamente olvidada num mundo ameaçado pelo gênio revolucionário. O que não significa imaginá-lo, na moda do tempo, um rousseauísta. As idéias do "Paradoxista de Genebra" seriam energicamente refutadas na Constituição moral e, não à toa, seu autor foi buscar, na prosa e nos versos piedosos dos

<sup>33</sup> Idem, parte III, p.VIII.

<sup>34</sup> Idem, parte III, p.VIII-IX.

seletos doutores, o conjunto de sentenças que, segundo lhe parecia, formavam um monumento pátrio, opondo a verdade da religião católica à malícia dos homens perdidos.<sup>35</sup>

O anti-maquiavelismo dos seletos brilha, como brilham as certezas do catecismo oitocentista. Silva Lisboa, naturalmente, leu com atenção os Júbilos da América, selecionando criteriosamente os aforismos e os sonetos com que figurar sua própria mensagem. O panegírico que, naquela obra colonial, segue as máximas dos doutores merece também nossa atenção, embora não apareça na Constituição moral.

Louvando longamente Gomes Freire, o panegirista lembra ser todo excesso perigoso e suspeitoso; por isto, o "Sumo Bem" deixou-nos regras certas a seguir, no caminho único que nos leva a Ele. Caminho tão mais pedregoso quanto o malogro espreita a todos: os humildes, por sua natural "falta de espírito"; os grandes, "pelo combate das paixões, exaltadas sobremaneira com a influência do poder". Tênue linha separa os vícios das virtudes, tornandoos próximos, perigosamente confinantes:

Voltando a reflexão a todas as idades do mundo, notou já o Mestre dos Panegiristas, que não houve algum dos famosos Heróis, cujas virtudes não fossem ofendidas com alguma vizinhança de vícios. Este é o fado, que acompanha a todos os tempos.<sup>36</sup>

Fato antigo que, rememorado nos Júbilos da América, visita um velho lugar da retórica.37 Avizinhando-se das virtudes, os vícios ofuscam a clareza daquelas, embaralhando

<sup>35</sup> Silva Lisboa, em seu catecismo, é pródigo em epitetar seus contendores e mesmo os autores admirados. A refutação de Rousseau ("Paradoxista de Genebra"), a que retornaremos em outro momento, aparece no capítulo "Da Educação Moral", no primeiro volume. Cf. Idem, parte I, p.66-70.

36 "Oração panegírico (sic) ao general Gomes Freire D'Andrada", in José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista

no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.80-81.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Renzo Tosi, em seu Dicionário de sentenças latinas e gregas, lembra a presença ordinária desta idéia nos antigos: "Vicina sunt vitia virtutibus" ("os vícios são vizinhos das virtudes") é sentença "extraída de São Jerônimo (Altercatio Luciferiani et Orthodoxi, 15,188, cf. também Dialogus adversus Pelagianos, 3,11,794), mas aparece, com ligeiras variações e sempre com estrutura aliterante, já em vários trechos de Institutio oratoria de Quintiliano (1,5,5; 2,12,4; 3,7,25; 8,3,7; 10,2,16) e em numerosos outros autores, tanto clássicos quanto medievais [...] Tampouco faltam variantes que rompem a aliteração trimembre, como, de Sêneca, Sunt enim ... virtutibus vitia confinia, 'existem vícios que confinam com as virtudes' (Ep. 120,8); do ponto de vista semântico, devem ser assinaladas algumas aplicações muito eficazes (como, por exemplo, em Lívio, 22,12,12, onde um caluniador de Quinto Fábio Máximo faz passar prudência por velhacaria, adfingens vicina virtutibus vitia, 'atribuindo-lhe, falsamente, vícios próximos das suas virtudes') ou jocosas (por exemplo, em Ars amatoria de Ovídio [2,662] aconselha-se a esconder vitium proximitate boni, 'cada vício com a qualidade mais próxima'), outra variante, enfim, adverte que existem vícios que imitam virtudes (ver, por exemplo, Cícero, Partitiones oratoriae, 23,81). Na realidade, como ressalta Quintiliano (3,7,25), trata-se de uma transposição em chave tópica da reflexão de Aristóteles sobre a semelhança dos contrários (cf. Retórica, 1367 a 32 - b 3)". Cf. Renzo Tosi. Dicionário de sentenças latinas e gregas (trad. Ivone C. Benedetti). São Paulo: Martins Fontes, 1996, p.773-774. Contudo, matizemos um pouco as fontes: se por um lado, de fato, Quintiliano refere-se a tal proximidade, por outro exorta o orador a bem distinguir os vícios e as virtudes. O gramático, dirá, deve conhecer essa nuance delicada e importante que diferencia as figuras de retórica dos barbarismos e solecismos; e o conselho atribuído ao autor da Retórica, exagerado por outrem, de chamar os vícios pelos nomes das virtudes, aproveitando-se de sua proximidade, é energicamente recusado. "Avant tout, évitons ces fautes honteuses que sont le barbarisme et le solécisme. Mais comme on les excuse quelquefois parce qu'ils sont usités, qu'ils s'apuient sur l'autorité de bons ou anciens garants, ou enfin qu'ils offrent une certaine ressamblance avec les qualités (car il est souvent difficile de les ditinguer des figures de rhétorique), pour ne pas se tromper sur un point si incertain à décider, le professeur de grammaire doit s'apliquer à

as vistas do observador pressuroso na demarcação do campo moral. Deste quadro cediço é que deveria despontar a figura heróica de Gomes Freire, inquebrantável nas suas virtudes, quer se o considerasse como "Católico", "Político" ou "Soldado". As máximas dos seletos, dividindose em "cristãs", "políticas" e "militares", respondem não apenas a razões de ordem didática ou pedagógica, mas à necessidade de tornar inequívoca a conjunção dos três planos num só, amálgama perpetuado pelas soberanas virtudes, estampadas indistintamente pelo general.

É interessante que esta junção de piedade, bravura e correção afigure-se necessária, providencial até:

Aonde pois se acharão, sem grande vantagem, e particular influxo da Providência, juntas em uma alma todas aquelas prendas, em que consiste a perfeição consumada? Uma alma, digo, obediente às ilustrações do bom, e que sobre o fundamento da Religião faz subir um edifício de virtudes Civis, e Militares? Uma alma perspicaz para a inteligência dos negócios, dominante para a decisão, deliberada para a execução? Florente nos empregos, e no retiro? Assim superior a si mesma, que tempera, e concorda a elevação do gênio com a doçura da bondade; a severidade com a alegria; a gravidade com a humanidade; a justiça com a benevolência, o respeito com o amor? Esta é a concórdia de virtudes, que a todos os homens se prescreve: e não bastam muitos séculos para produzir um exemplo.<sup>38</sup>

Varrido o campo moral e delida toda impureza, a política deve ser terreno para o exercício daquelas virtudes. Que distância, entretanto, do retrato ilustre do príncipe a sopesar as virtudes e os vícios, praticando-os conforme lhe tragam a segurança e o bem-estar! Se, de fato, o secretário florentino instituiu uma ciência burguesa do poder, foi porque divorciou a moral da política, ou antes, tratou de abolir, no dia-a-dia do príncipe, as indagações

36 "Oração panegírico (sic) ao general Gomes Freire D'Andrada", in José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.81.

bien saisir cette nuance délicate et importante [...]" ("Prima barbarismi ac soloecismi feoditas absit. Sed quia interim excusantur haec vitia aut consuetudine aut auctoritate aut vetustate aut denique vicinitate virtutum (nam saepe a figuris ea separare difficile est), ne qua tam lubrica observatio fallat, acriter se in illud tenue discrimen grammaticus intendat [...]"). Logo adiante: "[...] Aristote donne encore un conseil, que, dans la suite, a repris Cornélius Celsus, mais en l'exagérant presque, c'est de mettre à profit l'espèce d'affinité entre les vertus et les vices, pour détourner légèrement les mots de leur sens, et appeler courageux un témeraire, libéral un prodigue, économe un avare, et réciproquement. Mais l'orateur digne de ce nom, qui est homme de bien, n'agira pas ainsi, si ce n'est peut-être par un motif d'intérêt public." ("Idem [Aristoteles] praecipit illud quoque, quod mox Cornelius Celsus prope supra modum invasit, quia sit quaedam virtutibus ac vitiis vicinitas, utendum proxima derivatione verborum, ut pro temerario fortem, pro prodigo liberalem, pro avaro parcum vocemus: quae eadem etiam contra valent. Quod quidem orator, id est vir bonus, numquam faciet, nisi forte communi utilitate ducetur.") Quintiliano. Institution oratoire (trad. Henri Bornecque). Paris: Garnier, 1954, (I, V, 5), p.64-65; (III, VII, 25), p.380-381. E Aristóteles, na passagem referida por Quintiliano, lembrada pelo autor do dicionário, fala da oportunidade desta aproximação quando se trata do elogio ou da detratação: "[...] Il faut aussi pour l'éloge comme pour le blâme traiter comme identiques aux qualités existantes celles qui en sont toutes proches; par exemple, représenter le circonspect comme froid et intrigant, le simple comme honnête; l'insensible comme calme, et dans chaque cas, faire parmi les qualités voisines le choix le plus flatteur; par exemple, faire de l'emporté et du furieux un homme sans détour; de l'arrogant un homme de grand air et imposant; représenter ceux qui sont dans les excès comme possédant les vertus correspondantes; par exemple, faire du téméraire un courageux, du prodigue un libéral; c'est ce que croient la plupart des gens [...]". Aristóteles. Rhétorique, 1 (9),

metafísicas e a preocupação como um bem proceder que não se pautasse, exclusivamente, pela correta manutenção do corpo civil. Correção, é claro, ditada antes pelas instâncias terrenas que por uma Vontade superior aos homens. A fortuna, com Maquiavel, se desinveste de todo o mistério providencial, tornando-se parte do campo de experimento da ação política.<sup>39</sup>

Para os seletos, lidos e admirados por Silva Lisboa, a religião e a piedade católicas formavam "a base em que subsiste a firmeza dos Governos". Assim, os céus providenciam as luzes a iluminar o entendimento do governante, executor do amor e da justiça divinas. Porém, dirão nossos acadêmicos,

que ditames, e que máquinas não tem inventado a malícia contra uma verdade tão sólida! Ainda soa com horror aos nossos ouvidos a doutrina pestilente daquele Espírito, que prometendo instruir a um Príncipe em consumada política, nada menos fez do que perdê-lo, e a muitos. O Príncipe, que se quer conservar, (escreveu o ímpio Mestre) aprenderá poder alguma vez ser mau, e praticá-lo, segundo pedirem os negócios. [...] Deste cruel aforismo brotaram febres incuráveis de ambição, e tirania, com ruína do mundo. Porque perdido o temor de Deus, o amor da Religião, e da virtude, e havida licença de praticar o mal; chorou, e ainda chora a Europa, não só a destruição de Ilustres Generais, e populosas Províncias, mas também a perda lamentável de grandes Monarcas. Julgaram, cegamente, que se não podiam conciliar, a brandura Cristã com a Soberania do mundo; a pobreza de espírito, com a soberba de altas riquezas; as lágrimas da penitência, com os divertimentos da Corte; a fome, e sede da justiça, com o desejo das Conquistas; a limpeza do coração, com o comércio das formosuras do mundo; a tranquilidade do ânimo, com a licença de Soldado; o sofrimento das ofensas particulares, com o poder absoluto de vingar-se, com os desígnios finalmente de avultar no mundo, uma Religião, que tem por timbre o desprezo do mesmo mundo. 40

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> É sempre impressionante a justeza do cálculo de Maquiavel, e a beleza de sua prosa, ao julgar que "a fortuna seja árbitra de metade de nossas ações, mas que, ainda assim, ela nos deixe governar quase a outra metade. Comparo-a a um desses rios impetuosos que, quando se encolerizam, alagam as planícies, destroem as árvores, os edifícios, arrastam montes de terra de um lugar para outro: tudo foge diante dele, tudo cede ao seu ímpeto, sem poder obstar-lhe e, se bem que as coisas se passem assim, não é menos verdade que os homens, quando volta a calma, podem fazer reparos e barragens, de modo que, em outra cheia, aqueles rios correrão por um canal e seu ímpeto não será tão livre nem tão danoso. Do mesmo modo acontece com a fortuna; o seu poder é manifesto onde não existe resistência organizada, dirigindo ela a sua violência só para onde não se fizeram diques e reparos para contê-la." Nicolau Maquiavel. "O príncipe" (trad. Lívio Xavier), in Maquiavel. São Paulo: Abril, 1973, Os Pensadores, vol. IX, p.109. Reparar a fortuna, eis algo que nem os seletos nem Silva Lisboa ousariam imaginar. Afinal, contendo-se o poder violento da natureza dos homens, para organizá-los em sociedade, as discussões morais deslocam seu eixo, passando a orbitar em torno do homem desassistido pela Providência ou, na chave maquiavélica, do homem que soube dominar virilmente a fortuna. Assim se entrevê uma virtù que, antes de significar uma qualidade comungada no Eterno, ou uma virtude pura e inalterável, representa o cálculo preciso diante dos acontecimentos, o manejo adequado da balança em que os vícios e as virtudes são pesados, tendo como objetivo o equilíbrio de um poder mundano cujos árbitros são os próprios homens, em sua conturbada sociedade civil: será este o télos contrário ao de Silva Lisboa. Não se imagine, porém, que o divórcio entre a moral e a política – lugar comum na apreciação do autor d'O príncipe – signifique necessária e simplesmente o estabelecimento de um campo de ação amoral. Pois, a renúncia aos valores sempiternos, estampados na pura virtude, torna o príncipe especial e dramaticamente responsável pela justeza de seus atos, pautados, naquele clássico escrito, por uma virtù rara e enérgica, enobrecida nos bravos corações italianos.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> "Oração panegírico (sic) ao general Gomes Freire D'Andrada", in José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.81-82.

A reação anti-maquiavélica dos seletos, corroborada no catecismo oitocentista, permite imaginar um quadro em que as virtudes fulgem, soberanas, envoltas em fumos agostinianos e platônicos. Existe, é verdade, em especial no catecismo, uma batalha secular contra os vícios; entretanto, não se deveria transigir nem tolerar as armas mundanas que, muitas vezes, empregam meios viciosos para o combate. A guerra contra os fariseus jamais deveria servir-se da impiedade, ainda que nos seus fins se ocultem os valores irrecusáveis e absolutos da virtude cristã.

É curiosa esta presença maciça de um modelo ideal, seja na literatura encomiástica dos seletos, seja no texto mais cenhoso de Silva Lisboa. Não haveria que ceder, em momento algum, às armas do inimigo: apenas as virtudes, imaculadas, nos salvariam, conduzindo-nos a futuro e bem-aventurado estado, ainda que, então, se tratasse de um mundo compósito, no qual "o comércio das formosuras" mundanas formasse com "a limpeza do coração".

Não poderia, mesmo, haver menoscabo completo pelas armas oferecidas pelo mundo do século. A importância delas é patente, desde que se pretenda atingir um fim elevado. Não faltará quem veja aí a origem da concessão aos princípios maquiavélicos, segundo uma instância à qual nem mesmo os jesuítas puderam ou quiseram opor-se. Assim, o tão estudado voluntarismo inaciano, estremando os padres da Companhia do quietismo e, especificamente na França, do jansenismo, obrigava-os a agir num mundo em que os meios eram tão importantes quanto os fins.

Pensando bem, estes fins não poderiam, de fato, pertencer apenas à Razão celeste, nem os meios diriam respeito, exclusivamente, ao plano mundano em que erram os homens. Os meios para a construção de um Estado futuro que alcançasse a glória de Deus concerniam tanto à ordem falível do humano quanto à esfera perfeita do divino. A idéia de um aperfeiçoamento do mundo ou, na chave barroca, a busca de sua "perfectibilidade", permitenos enxergar este ponto de cruzamento do voluntário e do providencial, nó escuríssimo, a partir do qual se irradiam os fios da trama secular das querelas sobre o livre arbítrio.<sup>41</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Lembre-se, a propósito, o caso de Vieira (louvado variamente, aliás, pelos seletos) defendendo os judeus, por considerar indispensáveis seus cabedais, para a maior glória do Estado português e de Deus. Retomo as reflexões de Alcir Pécora: "[...] Daí que pensar conceitos de ética dispostos pelos sermões de Vieira implique, simultaneamente, considerar a maneira como se cumpre a necessária instância militante, operacional, coletiva, em suma, política, e aquela com que se cumpre a necessária instância finalista, providencial, teleológica, subordinada a uma natureza que se dirige para a perfeição do Ser que a criou. O conceito de 'mundo perfectível' ou 'perfectibilidade', tão grato aos moralistas do Barroco – melhor compreendido contemporaneamente, talvez, se confrontado com o vocábulo (entretanto, laico) de 'aperfeiçoamento' –, indica certamente essa dimensão dúplice indecomponível no homem." Cf. Alcir Pécora. "Política do céu (anti-Maquiavel)", in Adauto Novaes (org.). Ética. São Paulo: Companhia das Letras/ Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, 1993, p.129. Para um

José da Silva Lisboa, e mesmo os seletos doutores que o antecederam, não estariam absentes destes casuísmos. Embora não examine em profundidade quaisquer discussões teológicas, o autor da *Constituição moral* nutre-se do espírito tomista cuja raiz, naturalmente, vai buscar em Aristóteles, elogiando o engenho do Estagirita e a proficuidade da filosofia peripatética, pelo menos até que "o celebre Inglez" Bacon a fizesse cessar, nas nações mais cultas da Europa, graças a seu método experimental.<sup>42</sup>

Restavam as classificações a balizar os atos humanos, virtuosos ou viciosos, bons ou maus. Poderia, entretanto, o ato mau justificar-se em nome do fim elevado? Certamente não, no raciocínio de Silva Lisboa. O que, de toda forma, descerra as cortinas de um palco mundano, para que ali, neste mesmo mundo manchado pelo pecado, se desse o exercício pleno e remissor das virtudes: palmilhamos o chão da impiedade, e nos desembaraçamos dos vícios. Na *Constituição moral*, a admiração pelos estóicos, posto que se desconfie da especiosidade de algumas de suas regras, sugere o valor de um continuado treinamento, tendo em vista o aperfeiçoamento do ser e a contenção dos instintos corpóreos.

Para tanto, seria necessário valer-se dos exemplos das vidas passadas e, por isto, Plutarco é louvado como mui instrutivo, "por mostrar as virtudes e vicios dos que insignemente figurarão no Theatro da Sociedade Civil". Al Marco Aurélio poderia ser um modelo de Imperador, não fora o descuido com a educação de seu filho e com a própria administração do Império. Epicteto, vivendo no tempo de Nero, deixara excelente manual de moralidade e é até provável, segundo o autor do catecismo, que conhecesse a moral evangélica.

interessante contraponto, leia-se o belíssimo ensaio de Alfredo Bosi. "Vieira ou a cruz da desigualdade", in *Dialética da colonização*. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p.119-148.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Cf. José da Silva Lisboa, Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.13.

<sup>43</sup> Idem, parte 1, p.14.

<sup>44</sup> Idem, parte I, p.15.

A passagem é saborosa, e vale a transcrição: "Epicteto viveo no primeiro seculo da Igreja, e foi escravo de hum Capitão Romano do Palacio do Imperador Nero. Parece haver tido algum conhecimento da Moral Evangelica; pois consta da Historia Ecclesiastica, que até na familia daquelle perseguidor do Christianismo, houverão muitos Christãos. Elle fez a sua obra grega Enchiridon, que he excellente Manual de Moralidade. A sua doutrina he substancialmente a de Zeno. Mr. Rollin no seu Tratado dos Estudos Tomo IV. Liv. V. Art. I. muito o recommenda. Elle cita uma excellente passagem, em que descreve bem as maravilhas do universo, e os beneficios de Deos aos homens, tanto na multidão das obras da natureza uteis e deliciosos, que lhes tem descoberto, como tambem pela multidão das artes que lhes tem inspirado para os usos da sociedade. 'Porisso (diz elle) quando os homens na maior parte se mostrão ingratos ao Creador, parecendo mergulhados em hum sonno lethargico, he necessario que, ao menos alguns, entõem, em nome de todos, hymnos e canticos de louvor. Que mais, ou melhor, podem fazer os velhos e estropiados? Se eu fosse hum cysne, ou roxinól, sempre cantaria, enchendo o meu destino. Mas tive em partilha a razão: devo pois occupar-me em louvar a Deos. Exhorto á todos os meus semelhantes a fazer o mesmo.' Sobre isto reflecte o pio Rollin: 'He hum Estoico, ou hum Christão, que tem taes sentimentos?' "Idem, parte I, p.13-14.

A virtude não se deve deixar manchar pelos vícios. O sábio não seria, porém, aquele que se isola do mundo, e sim aquele que o enfrenta, pois nele se desenrola a boa batalha, ainda que sejam os céus a orientar, com graça e algum mistério, a luta suprema contra a corrupção, fazendo "avultar no mundo, uma Religião, que tem por timbre o desprezo do mesmo mundo". Creio ser sob este pano de fundo que se deva entender a presença do retrato de Gomes Freire no catecismo de Silva Lisboa.

O empenho civil do general – exemplo do sábio governador, do político e do homem pio – torna-se finalmente manifesto com as máximas militares:

- A verdadeira gloria pelas armas.
- Amar igualmente a honra, e o perigo.
- III. Na paz, e na guerra a mesma vigilancia.
- IV. Valor, e diligencia segurão a victoria.
- V. Do inimigo recear sempre. 46

Como no caso das demais máximas, o autor da *Constituição moral* segue o texto dos seletos, reproduzindo integralmente as explicações apostas aos aforismos, e selecionando alguns de seus sonetos.

A intrepidez é a qualidade principal louvada na primeira máxima; a glória advém, no caso, da Espada, a cujas instâncias o bravo Freire respondera prontamente, abandonando os estudos conimbricenses:

Versando a Universidade de Coimbra, e ouvindo o estrondo da guerra, que principiou em 704., de tal sorte se accendeo em dezejos de conseguir gloria pela Espada, que repudiando os estudos, em que fazia notaveis progressos, passou logo ao Alentejo em 707., e militou 23. annos naquella Provincia em praça de Soldado, e Capitão de cavallos, servindo de estimulo á seu ardente espirito a lembrança de seus Ascendentes celebrados pelas armas.<sup>47</sup>

O tom entre épico e descritivo parece anunciar o herói das demarcações meridionais do Império português, o bravo executor do Tratado de Madri, que como tal se celebrizaria, aliás, na literatura brasileira. A alta prosápia do general, perceba-se, tem matriz bélica, e o próprio abandono dos estudos seria atenuado com o soneto do secretário Siqueira e Sá, transcrito na *Constituição moral*, associando Marte e Minerva, armas e letras unidas num

<sup>46</sup> Idem, parte III, p.IX-XI.

<sup>47</sup> Idem, parte III, p.IX-X.

único laço, nó górdio que caberia a Gomes Freire sabiamente desatar, no momento certo, partindo para o campo de batalha. 48

Assim também segue o próximo aforismo, associando a honra ao perigo, numa junção de que seriam provas incontestes os ferimentos e a prisão em batalha do homenageado.

Na terceira máxima, "Na paz, e na guerra a mesma vigilancia", o general revela-se possuidor de tino para o mando e para a boa manutenção da ordem, assistindo os comandados, premiando os mais eficazes dentre eles, mas também preocupando-se com a introdução de novas técnicas ("abrio Aula de Engenherîa, deo Illustraçoens, ensinou as evoluçõens, e operaçõens mais importantes, que até o seu tempo se ignoravão"), com a fortificação do Rio de Janeiro, e o aumento de suas milícias.<sup>49</sup>

Nas duas últimas máximas militares o herói, novamente, alia as qualidades aparentemente opostas do ânimo guerreiro e da cautela do sábio. Letras e armas se reenlaçam, agora sob o pano de fundo dos sucessos das guerras ao sul da colônia:

Sendo sitiada pelos Espanhoes a Praça da Colonia, acudio á sua defensa com a mais prompta diligencia, mandando socorros de gente, embarcaçoens, petrechos, e viveres, com todas as direçoens conducentes á huma feliz victoria. Esta se conseguio pela resistencia da Praça, que fez baldadas as operaçoens do inimigo; devendo-se a reputação das nossas armas ao influxo de hum General, que sabe vencer ausente, só com o respeito do seu nome. <sup>50</sup>

Refeririam-se os seletos à expedição enviada por Gomes Freire, em 1737, em socorro dos habitantes portugueses ao sul, que sofriam um cerco de quase dois anos, na Colônia do

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> "A verdadeira gloria pelas armas" serve de mote ao soneto do secretário da Academia, que se auto-intitula, então, "Ganso entre Cisnes":

Da Questão debatida assaz, sem fructo,

Entre as Armas, e as Letras, me descarte

A razão, e o discurso me coarte,

Este Gordio deixando indissoluto.

Professor de Direito mal disputo

O Direito das Armas nesta parte;

Mas tropeçando nos preceitos da Arte,

Venho a cahir no acerto do tributo.

Em Vós vemos, Senhor, se bem se observa,

Letras, e Armas unidas, de tal sorte,

Que de todo a Questão hoje se enerva.

E Alexandre á este Gordio dais tal córte,

Que he Mavorte indistincto de Minerva,

E Minerva indistincta de Mavorte.

Idem, parte III, p.xvi. Cf. também José Aderaldo Castello (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22, op.cit., p.104.

<sup>49</sup> Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.X.

<sup>50</sup> Idem, parte III, p.XI.

Sacramento.<sup>51</sup> Iniciava-se, então, a povoação definitiva do Rio Grande, e abria-se carreira para a solução diplomática de 1750, quando, finalmente, Tordesilhas seria esquecida e os Sete Povos das Missões viriam como resultado da permuta com os espanhóis, a quem caberia Sacramento.

Este é o palco em que se desenrolariam as guerras guaraníticas, cantadas nos versos heróicos de Basílio da Gama, justamente louvados pela crítica. Antes porém que Gomes Freire se tornasse o "grande Andrade" d'O Uraguay, os seletos, quando os jesuítas não haviam ainda sido expulsos de Portugal, cantavam as glórias e a astúcia do general, sempre receoso e cauteloso quanto à política da Coroa Católica (última máxima militar, transcrita na Constituição moral: "Do inimigo recear sempre").52

É interessante notar que o lapso entre os Júbilos da América e o catecismo de José da Silva Lisboa tenha visto florescer uma das obras fundamentais de nossa literatura. Ainda sem discutir a sua importância para as gerações românticas, e desconsiderando que, a acreditar-se em Machado de Assis, Basílio nunca tenha sido um poeta realmente popular, há que refletir, segundo me parece, sobre algum sentido comum às três obras, tão desiguais, seja nos seus objetivos, nos temas e, sobretudo, na fama angariada ao longo do tempo. 53

Claro está que n'Os Júbilos da América e n'O Uraguay o louvor dirige-se à mesma pessoa, enquanto, na Constituição moral, Gomes Freire é quase acidentalmente referido, e o fato de sê-lo deve-se antes à sua presença na obra dos seletos, muito prezada por Silva Lisboa, que à importância da personagem histórica.

Não se tratando de buscar uma linha evolutiva das obras, ligando-as numa cadeia arbitrária de significados, resta, porém, de comum a todas elas, o enaltecimento da figura heróica do homem virtuoso, o vir bonus, na expressão retórica. E é verdade que Gomes Freire, antes ainda de ser cantado na atmosfera violenta e quase épica surgida da pena de Basílio, já

<sup>51</sup> Cf. Ivan Teixeira. "História e ideologia em O Uraguay", in Obras poéticas de Basilio da Gama: ensaio e edição crítica. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1996, p.48-49.

52 Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.XI. Veja-se José Basílio da Gama.

<sup>&</sup>quot;O Uraguay", in Ivan Teixeira. Obras poéticas de Basílio da Gama, op.cit., p.189-241.

<sup>53 &</sup>quot;[...] Sem diminuir o alto merecimento de Gonzaga, o nosso grande lírico, é evidente que José Basílio da Gama era ainda maior poeta. Gonzaga tinha decerto a graça, a sensibilidade, a melodia do verso, a perfeição de estilo; mas ainda nos punha em Minas Gerais as pastorinhas do Tejo e as ovelhas acadêmicas. Bem diversa é a obra capital de Basílio da Gama. Não lhe falta, também a ele, nem sensibilidade, nem estilo, que em alto grau possui; a imaginação é grandemente superior à de Gonzaga, e quanto à versificação, nenhum outro, em nossa língua, a possui mais harmoniosa e pura. [...] Pois bem, não obstante tais méritos, a popularidade de Basílio da Gama é muito inferior à de Gonzaga; ou antes, Basílio da Gama não é absolutamente popular." Joaquim Maria Machado de Assis. "A nova geração" [1879], in Obra completa (org. Afrânio Coutinho). Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1997, vol. III, p.815.

era louvado como uma espécie de herói-civilizador ou, quando menos, como assegurador das fronteiras lusitanas.

Escrito sob a sombra enorme de Pombal, e publicado em 1769, O Uraguay é o canto sublimado da civilização, do herói que arrosta e alarga as fronteiras, a despeito de toda a aleivosia jesuítica, retratada com tanto fel e incompreensão pelo poeta e ex-jesuíta Basílio da Gama. Já nos Júbilos da América Gomes Freire, retratado pelos seletos, não é ainda, evidentemente, o guerreiro em ação, mas é também o expedicionário da civilização. Num caso e no outro a civilização é o ponto de chegada do discurso, estampada, aqui, no nobre proceder do súdito leal e, ali, em plena glória das batalhas, ao se brandirem as armas contra o inimigo, perverso exatamente por obstar a marcha civilizacional encabeçada pelo augusto militar.

Na explicação da terceira máxima política dos seletos, "Fazer-se temido pela justiça, e amado pelos benefícios", a onipresença das leis citadinas se garante com a autoridade do governante, e é interessante que o desenho mesmo da cidade se faça tão claro e harmonioso, através das pinceladas viris por meio das quais se rasga o terreno selvático, a fim de dar-lhe feição propriamente civil:

Tendo sobre seus hombros o Governo vastissimo de tres Capitanias, a todas governa, como se em cada huma estivesse prezente; porque ainda aquellas, de que está ausente, só com o conhecimento de que elle as governa, se conservão na regra, em que as tem posto. Ao mesmo tempo em que todos o temem, todos o amão; porque todo se emprega no bem publico. Esgotou a Cidade, por meyo de huma valla, de todas as agoas, que fazião a sua habitação menos saudavel. Reparou o Aqueducto, donde bebe a Cidade, fazendo outro de maior magnificencia, e duração. Procura, e persuade a erecção dos Templos, e a symmetria dos Edificios, para estabelecer igualmente o Culto Divino, e a formosura da Cidade. [...]<sup>54</sup>

A formosura da cidade parece indissociável, aqui, da simetria com que se a edifica, das linhas antinaturais com as quais se risca o terreno abandonado pelo engenho humano e entregue às forças da natureza. Este domínio sobre o natural se parece bastante àquele postarse além do mundo desorganizado dos elementos e dos instintos, adoçando-os com a vontade férrea do civilizador. Em momento algum, nos extratos dos seletos presentes na *Constituição moral*, a natureza ou o homem selvagem são motivo de elogio ou sequer de atenção.

Note-se que n'O Uraguay, ao contrário, a natureza ganha cores, se não idílicas, ao menos grandiosas. O mesmo Gomes Freire, rompendo o silêncio no canto primeiro, queixa-se

<sup>54</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral... op.cit., parte III, p.VII.

dos índios, ora "Bárbaros" e "atrevidos", ora disciplinados na guerra, deixando porém que a mesma natureza fornecesse a praça insólita em que se guardaram os soldados:

Porém o Rio, e a forma do terreno Nos faz não vista, e nunca usada guerra, Sai furioso do seu seio, e toda Vai alagando com o desmedido Peso das águas a planície imensa. As tendas levantei, primeiro aos troncos, Depois aos altos ramos: pouco a pouco Fomos tomar na região do vento A habitação aos leves passarinhos. Tece o emaranhadíssimo arvoredo Verdes, irregulares, e torcidas Ruas, e praças de uma, e de outra banda, Cruzadas de canoas. Tais podemos Co'a mistura das luzes, e das sombras Ver por meio de um vidro transplantados Ao seio de Adria os nobres edifícios, E os jardins, que produz outro elemento. E batidas do remo, e navegáveis As ruas da marítima Veneza. Duas vezes a Luz prateada Curvou no Céu sereno os alvos cornos. E inda continuava a grossa enchente. Tudo nos falta no país deserto. Tardar devia o Espanhol socorro. E de si nos lançava o rio, e o tempo. Cedi, e retirei-me às nossas terras.55

A voz civil do general não impede, antes exige que a natureza se revele, seja na força com que obrigou seus homens a juntarem-se aos pássaros, no cimo das árvores, seja no resultado incrível da enchente, ao produzir uma cidade fantástica, Veneza tropical surgindo como visão mirífica para logo desvanecer-se, nada restando no país deserto. Então, os bravos portugueses recuam diante da natureza, de sua força e de seu tempo.

No segundo canto, antes de desenrolar-se a batalha, dá-se o célebre diálogo entre o general e os índios Cepé e Cacambo. A sua insubmissão se expressa na honra guerreira com que recusam a autoridade real, mantendo-se sob o poder dos padres jesuítas, reclamando da perfídia secular da Europa. Porém, não vem da afronta aos portugueses e espanhóis, juntos desta vez, a força maior da natureza selvagem. Tal força parece guardar-se numa noite escura,

<sup>55</sup> José Basílio da Gama. "O Uraguay", op.cit., p.203-204.

quando, no canto terceiro, Cacambo, após a visão fantasmática do valente Cepé, mergulha nas águas e deixa-se levar até o inimigo:

Pendura a um verde tronco as várias penas, E o arco, e as setas, e a sonora aljava; E onde mais manso, e mais quieto o rio Se estende, e espraia sobre a ruiva areia, Pensativo, e turbado entra; e com água Já por cima do peito as mãos, e os olhos Levanta ao Céu, que ele não via, e às ondas O corpo entrega. [...]<sup>56</sup>

Impressionante o poder destas palavras, da imagem do homem que, mais que integrado ao meio, é ele próprio a natureza humanizada, confundindo-se às águas, tão turvas e enegrecidas quanto sua alma penserosa, com olhos postos no céu que não se vê, mas que aparece, nestes versos, imenso e poderoso, infinito em infinita noite. Somente restaria, ao selvagem, a entrega do corpo e da alma às vagas do grande rio, num ritmo sublime que a poesia vai buscar, preciosa, nestes belos decassílabos brancos.

A idealização do selvagem, numa chave bastante conhecida, atribui-lhe, a um só tempo, a força de uma natureza que os europeus conheciam já dominada pelas mãos da civilização, e a pureza que, pelos séculos de corrupção, vinha-se manchando e perdendo entre os homens. E, se nem todos os índios são como Cacambo, torna-se contudo interessante notar o poder de passagens como aquela, no tecido poético d'*O Uraguay*. As profundas observações de Antonio Candido, aliás, ensinam que o índio, tendo vindo ao primeiro plano, "salvou" o poema de Basílio da Gama. Isto é, a verrina anti-jesuítica é um eixo possível para a análise da obra, mas os seus melhores momentos estão no "encontro de culturas", ou neste plano em que o selvagem desponta, opondo-se ao branco civilizado.<sup>57</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Idem, p.219-220.

<sup>57 &</sup>quot;O Uraguai é belo e mal composto. Uma obra pode ter mais de um eixo de ordenação e freqüentemente extrair disso a sua riqueza. Mas neste caso a dualidade, mesmo que tenha sido deliberada, foi nociva, resultando um poema cuja harmonia é perturbada pela má integração do material, a hesitação dos propósitos e, portanto, a falta de coerência. Noutras palavras, a possibilidade de duas leituras nada tem de mau em si, pois é freqüentemente, no plano da estrutura, manifestação da polivalência da expressão literária. É, todavia, negativa quando representa desconexão e uma leitura atrapalha a outra, como pode acontecer n'O Uraguai. Por isso, a que permite uma visão mais de acordo com os melhores momentos do poema é [...] a que desloca o eixo da verrina para o encontro de culturas, base da civilização brasileira, que seria elaborado no Caramuru com maior amplitude, mas com menos graça, tornando os dois poemas momentos importantes na tomada de consciência do Brasil pela literatura e lançando as bases do indianismo. Basílio da Gama, mais dramático e menos convencional, veria no processo principalmente os elementos de choque: Durão, compreensivo e conciliador, a acomodação das raças e dos costumes." Antonio Candido de Mello e Souza. "A dois séculos d'O Uraguai", in Vários escritos. São Paulo: Duas Cidades, 1995, p.198.

Isto pode levar-nos de volta a Silva Lisboa e aos seletos. Se o encontro da civilização é o ponto comum das três obras, dispostas ao longo de setenta conturbados anos de história, esta mesma civilização aparece sob matizes diversos nos versos desiguais d'O Uraguay e dos Júbilos da América. Embora a personagem louvada seja a mesma, na poesia de Basílio, além da existência da lírica – ausente nos doutores, – a civilização é um encontro de duas mãos, e a voz do selvagem possui uma beleza inegável, a guardar-se no campo mítico, fugindo ao tempo humano. Já nos acadêmicos, presentes na Constituição moral, o mundo natural quase não aparece, constituindo mesmo um entrave à civilização, àquelas linhas precisas com que se procura cortar a paisagem inóspita, erguendo a Cidade.

Não será casual, portanto, se o moralista oitocentista foi buscar nos seletos o elogio de Gomes Freire. Embora conhecesse a poesia de Basílio da Gama, apenas os versos dos acadêmicos cabiam bem em seu catecismo. A Silva Lisboa importa a imagem especular do varão virtuoso, temente a Deus e ao soberano, construindo a civilização sem hesitar ou deixarse encantar diante do selvagem. A natureza, para o futuro Cairu, era mestra da ação, porque nas leis naturais ocultava-se a infinita sabedoria do Criador. Mas seu esforço civilizatório afastava os homens do mundo intocado desta natureza, da qual são apenas observadores desapaixonados, procurando continuamente dela apartar-se, mantendo-a a prudente distância.

O retrato do homem civilizado, traçado pelo moralista, não admite o estado selvagem que tanto encantaria os românticos. A sublimação, na prosa travada de Silva Lisboa, não viria com o sonhado estado intocado dos homens em sua infância histórica, mas apenas com o ingente esforço de construção da nação civilizada, com o estabelecimento preciso de regras, dos direitos e deveres do cidadão:

Os homens não podem bem viver, e convenientemente crescer, e multiplicar-se no que se diz estado da Natureza, em que pouco differirião dos brutos; mas sim no estado da Sociedade, para o qual os impellem os communs instinctos, e sentimentos, para mutuo auxilio, e prazer. Então he bem que se podem dizer entes racionaes, e membros de alguma communidade, isto he, cidade, de povoação

<sup>58</sup> Outro terá sido o épico que encantou o moralista brasileiro. Na Heroicidade Brasileira, panfleto por ele publicado logo após o Fico, e mandado recolher pela censura, é transcrita parte d'O Caramuru, do frei Santa Rita Durão. Cf. Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.15. Entretanto, versos do Uraguay apareciam na Reclamação do Brasil, também em 1822, segundo observa Hélio Vianna, ao historiar a atividade "jornalística" de José da Silva Lisboa. E O Caramuru, por seu turno, seria parcialmente transcrito, ainda no ano da Independência, também no Roteiro Brasilico ou Coleção de Princípios e Documentos de Direito Político em Série de Números, onde o escritor baiano secundava a observação de que "os indígenas do Brasil haviam (sic) ainda em vários séculos passar por três metamorfoses para desenvolverem as próprias faculdades; mas [...] talvez algum dia teriam Newtons e Lockes". Cf. Hélio Vianna. "O visconde de Cairu – jornalista e panfletário (1821-1835)", op.cit., p.382-384.

pequena ou grande; e portanto devem já ser considerados como *cidadãos*, tendo *direitos* a guardar, e *deveres* a cumprir.<sup>59</sup>

O estado de natureza é recusado e, em seu lugar, erige-se a sociedade dos homens civilizados, que respondem aos comuns e benéficos sentimentos de sua humanidade, segundo uma idealizada bondade natural, que residiria não tanto na natureza mesma, mas no coração cristão do homem.

Os deveres do cidadão fazem crer numa sociedade regulada pela consciência moral, onde os vícios se apartem das virtudes, os injustos se afastem dos justos, os maus se diferenciem dos bons. O esforço por esta partilha, e pelo descobrimento da bondade humana, é o tema que move José da Silva Lisboa, em sua *Constituição moral*, e deveres do cidadão. Sobre este fio, a separar vícios e virtudes, correrá sua vista. Sobre ele, inclinam-se tantos outros moralistas, alguns também otimistas, outros menos confiantes na bondade humana. Outros, ainda, profundamente indiferentes à remissão dos homens.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.1.

Em carta datada de 4 de maio de 1803, Charles de Villers contava a Mme de Staël que, em Hamburgo, ouvira a um La Chevardière um recolho de sentenças, tiradas à sua obra:

Cette série de pensées détachées de votre Delphine forme un recueil plus vrai, plus profond, plus agréable que celui du sec et superficiel Larochefoucauld, qui a étudié la nature dans la glace des hauts lieux.<sup>1</sup>

O juízo acerca das máximas de La Rochefoucauld não andaria isolado, contudo. Nem sempre o retrato da natureza humana, traçado na obra do século XVII, encontrou ouvidos abertos e corações prontos a aceitá-lo. Afinal, se é correta a suposição de que o espírito jansenista habita as máximas, não será mesmo fácil lê-las "agradavelmente", conquanto, em seu tempo, elas pretendessem também agradar.<sup>2</sup>

Entre moralistas como La Rochefoucauld, a arte de manejar as palavras, revelando esprit, não se aparta jamais do exercício do desmascaramento mundano, buscando, no fundo e na forma, desmistificar as virtudes enaltecidas pelos filósofos estóicos, patenteando sua falsidade. Porém, basta ler as cartas enviadas a Mme de Sablé, e veremos que o autor das máximas se preocupava, também, com o juízo que delas faziam seus leitores, ou auditores:

[...] J'avais toujours bien cru que Mme la comtesse de Maure condamnerait l'intention des sentences et qu'elle se déclarerait pour la vérité des vertus. C'est à

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Madame de Staël, Charles de Villers, Benjamin Constant. Correspondance (dir. Kurt Kloocke). Frankfurt: Peter Lang, 1993.
<sup>2</sup> O jansenismo na obra de La Rochefoucauld é tema amiúde trabalhado pela crítica, e desenvolvido em profundidade, contemporaneamente, por Jean Lafond, cujos textos fixam uma das principais chaves analíticas para a compreensão do autor das máximas. Destaco, dentre a imensa fortuna crítica: Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit.;

L'homme et son image: morales et littérature de Montaigne à Mandeville. Paris: Honoré Champion, 1996;

L'homme et son image. Paris: Honoré Champion, Collection Unichamp, 1998; Philippe Sellier. "La Rochefoucauld, Pascal, Saint Augustin", Revue d'histoire littéraire de la France, année 69, n.3-4, mai/août 1969, p.551-575; Jean Mesnard. "La rencontre de la Rochefoucauld avec Port-Royal", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980). Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.161-165; Charles-Augustin Sainte-Beuve. Port-Royal. Numérisation BnF da edição de Paris: INALF, 1961 (reprodução da edição de Paris: Hachette, 1860), vol. III (consultada, em versão digitalizada, no servidor Gallica da Bibliothèque nationale de France [http://gallica.bnf.fr/], doravante referido apenas como "Gallica").

vous, Madame, à me justifier, s'il vous plaît, puisque j'en crois tout ce que vous en croyez.<sup>3</sup>

A justificação das sentenças, antes ainda de serem publicadas na forma de um livro, ficaria a cargo da marquesa de Sablé, tão próxima da condessa de Maure quanto dos Solitários, isto é, aqueles que trocavam Paris pelos bosques malsãos de Port-Royal-des-Champs, crendo assim fugir ao bulício do mundo, isolando-se nas preces e na reflexão, bem ao gosto jansenista.

A situação desta amiga de La Rochefoucauld é bastante significativa: a cavaleiro entre dois mundos, *précieuse* e *pénitente*, Mme de Sablé partilhava a condenação dos valores humanos, segundo as crenças de um agostinismo reavivado em seu século, mas freqüentava o mesmo ambiente mundano desprezado pelos seguidores de Jansénius.<sup>4</sup>

Do balanço entre o afastamento e a freqüentação do mundo pode surgir o poder de penetração das máximas. O olhar agudo do *moraliste* nutre-se de um ceticismo possibilitado, justamente, pelo relativo desprendimento do observador, capaz de passear pelas dobras do coração humano (*les replis du cœur*), penetrando as intenções ocultas que o fazem pulsar, ali deixando, entrementes, o rasto de sua incredulidade. Compõem-se, na análise moralista, o fascínio e o desprezo pelo mundo.

Charles de Villers terá sido injusto, em sua apreciação de La Rochefoucauld. Verdade que o aspecto edificante das sentenças tiradas à *Delphine*, uma vez contrastado ao mundo dos aforismos seiscentistas, podia torná-lo especialmente árido, sobretudo falso. Afinal, crendo sinceramente nos homens e naquilo que podem fazer neste mundo, afastamo-nos do pessimismo em que se funda a antropologia das máximas. Façamos jus, entretanto, a Villers. Se ele foi incapaz de ver ou aceitar a agudeza das sentenças do século XVII, não terá sido incapaz de detectar, para além do torneio discreto da pena de La Rochefoucauld, o traço da desconfiança no homem, deixado por um observador que se esconderia no cimo gelado de alguma montanha, extremo de onde se descortina o mundo e de onde provém a voz moralista.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Verteuil, 5/12/1660. La Rochefoucauld. "Correspondance", in Œuvres complètes, op.cit., p.609.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A marquesa de Sablé ocupou, durante quase dez anos, um aposento contíguo a Port-Royal, em Paris, antes que a perseguição aos jansenistas se tornasse mais aguda e as religiosas se deslocassem para Port-Royal-des-Champs. Conciliadora, privou com gente dos dois partidos, adversários e seguidores do autor do *Augustinus*, mas se tornou uma das figuras centrais do movimento; nas palavras do padre Rapin, sua estadia em Port-Royal fez "presque autant de jansénistes dans le grand monde et parmy les gens de qualité que le livre de l'évêque d'Ipres en avoit fait dans l'école et dans le cabinet". Para um retrato da personalidade desta senhora, leia-se o belo ensaio de Jean Lafond, de onde retiro as referências. Cf. Jean Lafond. "Madame de Sablé et son salon", in *L'homme et son image*, 1996, op.cit., p.249-265.

\* \* \*

Veremos, antes ainda de retornar à década de 1820, no Brasil, que a desconfiança de Villers não andava sozinha. O espanto é, talvez, a marca mais notável deixada por esta literatura fragmentária, capaz de despertar a admiração ou o ódio, quando não a admiração e o ódio, conjuntamente.

Consultando uma edição setecentista das máximas, hoje guardada na biblioteca Méjanes de Aix-en-Provence, pode-se notar, a propósito, uma inscrição na contracapa, como se fora uma mensagem cifrada:

Les maximes de cet homme de genie doivent etre regardees comme celles d'un juge plus occupé a trouver des coupables qu'a se servir de ses lumières pour analyser les chefs d'accusation. Il croit que l'homme naît orgueilleux et mechant. Il se trompe et la majeure partie de nos philosophes [ou?] le croient tel que par [ilegível] acquisition, ses observations sont profondes et la plus part de ses pensées [neuves?].<sup>5</sup>

Trata-se do registro da pena do doutor Jean-Joseph Baumier, morto em Aix-en-Provence no ano de 1828. O pequeno in-oitavo conta entre os mais de seis mil volumes deixados à biblioteca, em testamento.<sup>6</sup> A edição, publicada em Paris em 1777, contém, entremeados às máximas de La Rochefoucauld, os comentários e as anotações de Amelot de la Houssaye e do abade de la Roche, além de uma seleção das máximas cristãs de Mme de la Sablière.<sup>7</sup>

Seria difícil identificar imediatamente, no corpo do texto, quais as máximas de La Rochefoucauld, não fora a existência de algumas letras, destacadas lateralmente: "L" referindo-se a La Roche, "A" a Amelot de la Houssaye e "LRf" ao autor original. De toda forma, uma tábua de matérias, repetindo uma tradição das edições das máximas, aposta-se ao

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Contei com o auxílio prestimoso do conservador-chefe da biblioteca para a decifração destas anotações. Ao final, houve uma discordância: onde eu li "neuves", ele viu escrito, numa primeira e rápida abordagem, "amères".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Notice sur la Bibliothèque D'Aix, dite Méjanes; Précédée d'un essai sur l'histoire littéraire de cette ville, sur ses anciennes bibliothèques publiques, sur ses monuments, etc, par E. Rouard, Bibliothécaire, Paris, chez Firmin Didot Frères, Libraires, Treuttel et Wurtz, Libraires, Aix, chez Aubin, Libraire, sur le cours, 1831, p.149.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de François VI, Duc de la Rochefoucauld. Avec des Remarques & Notes Critiques, Morales, Politiques & Historiques sur chacune de ces Pensées, par Amelot de la Houssaye & l'Abbé de la Roche, & des Maximes Chrétiennes par Madame de la Sablière, A Paris, Chez Veuve DE SAINT, Libraire, rue du Foin – Saint-Jacques, 1777. Há uma edição idêntica, publicada também em Paris, mas "Chez Bailly, Libraire, Quai des Augustins", que se pode consultar na Bibliothèque nationale de France, cota Z-17852.

livro, facultando ao leitor a localização dos aforismos e sua identificação em relação à numeração original, uma vez que os pensamentos encontram-se agrupados em torno de temas específicos, expostos em ordem alfabética.

Abra-se o livro e, no item "Bonté", leremos aquela que se fixaria, a partir da segunda edição, de 1666, como a máxima de número 237 de La Rochefoucauld:

Nul ne mérite d'être loué de bonté, s'il n'a pas la force d'être méchant: toute autre bonté n'est le plus souvent qu'une paresse ou une impuissance de la volonté.

Logo após, lêem-se as observações judiciosas de Amelot de la Houssaye (A) e duas de suas citações; em seguida, o comentário secante do abade de la Roche (L):

A Ces sortes de gens sont méchants à force d'être bons. La douceur qui vient de la pusillanimité ou d'indolence n'est point bonté. Pour être bon, il faut savoir ne l'être pas toujours.

Parcere subjectis & debellare super los.

Pardonner aux faibles, & savoir user de ressentiment envers les méchans.

## Saint Bernard dit:

Non irasci ubi irascendum fit, nolle emendare peccatum est. Que de ne se pas fâcher quand il le faut, c'est fomenter le péché.

Un homme qui a le renom de ne se fâcher jamais que bien à propos, & pour un grand sujet, se fait toujours un grand honneur quand il pardonne.

L Dans toutes les actions morales, le fondement le plus solide du mérite, c'est la liberté. Or un homme, qui n'a pas la force d'être méchant n'a pas cette liberté, & par-conséquent ne mérite ni louange, ni blâme. Il ne mérite point de louange, parce qu'il fait le bien par foiblesse. 8

Já aqui a rede de leituras pode revelar-se em sua complexidade: vemo-nos diante de um texto, com sua voz original, e com as ressonâncias e distorções propiciadas pelos palpites dos dois leitores: o primeiro, praticamente contemporâneo de La Rochefoucauld; o outro, bem mais novo. Ambos, contudo, pertencendo ao círculo destes apreciadores de máximas para quem as luzes dos filósofos – "nos philosophes", diria familiarmente o dr. Baumier – ainda não iluminaram completamente a cena moral.

<sup>8</sup> Idem, p.88-89.

Nem tão grande distância, porém, separará La Roche e Amelot de la Houssaye do desconhecido Baumier. Ao médico, pareciam incomodar sobremaneira as máximas do século XVII, conquanto o gênio de seu autor fosse reconhecido e louvado. La Rochefoucauld, no comento daquele leitor, é um juiz implacável ("un juge plus occupé a trouver des coupables..."), e é evidente o desassossego causado por seu veredito final ("il croit que l'homme naît orgueilleux et mechant").

Sugestiva a crítica ao moralista, como árbitro da humanidade. Notável a denúncia deste veredito supostamente apressado, que parece pôr todo o universo humano sob suspeita. Baumier, ecoando o otimismo das luzes que o autor das máximas não conhecera, confirma o erro do escritor ("il se trompe"), mas permanece medusado pelo brilho da diagnose moralista: profunda e amarga, posto que equivocada.

A atração por esse brilho sugere várias imagens. Já se falou da "rugosidade" do estilo, da "urgência" e "brutalidade" da escrita pascalina, por exemplo. Já se sugeriu que, como num rasgo de luz, ou de lâmina, a máxima ilumina. Notou-se também que é excessiva sua luz, cegante, até mesmo porque o aforismo entrega às vistas uma verdade que nunca se quis ver, embora lá estivesse, desde sempre.<sup>9</sup>

Já no caso de La Rochefoucauld, a arte de aperfeiçoar o escrito, tornando-o mais e mais preciso – como as lâminas dos médicos, – pode ser fruto de um notável esforço, tão mais evidente quanto se recordem as variadas versões das máximas, e a preocupação do duque em publicá-las em forma confiável, depois que uma cópia "méchante" saíra a público, numa edição holandesa, em 1664. 10

Assim, em 1665, aparecia em Paris a primeira edição "autorizada" das *Réflexions ou sentences et maximes morales*. <sup>11</sup> Nela, a máxima em questão ganha o número CCLI:

Nul ne mérite d'être loué de bonté, s'il n'a la force, et la hardiesse, d'être méchant: toute autre bonté n'est le plus souvent qu'une paresse ou une impuissance de la mauvaise volonté. 12

<sup>9 &</sup>quot;La sensation d'être détrompé peut être recherchée tant elle est âpre./ Cette âpreté aura enivré mes jours./ Il y a un 'Je le savais!' qui se cache sous la déception et qui est comme un couteau tiré. La lame de ce couteau brille subitement. C'est contre notre gré que cette courte et aveuglante lumière éclate dans la nuit de nos vies. [...]" Cf. Pascal Quignard. "Traité sur Esprit", in Jacques Esprit. La fausseté des vertus humaines. Paris: Aubier, 1996 [1678], p.9-10. Permito-me enviar o leitor a um texto em que tratei brevemente do tema da instantaneidade do dito aforístico, referida ao roteiro de um filme de Patrice Leconte. Cf. Pedro Meira Monteiro. "Ridicule", Revista Entretextos Entresexos, GEISH/Unicamp, n.3, out. 1999, p.159-191.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Para acompanhar a evolução das máximas, desde os manuscritos até a edição "definitiva" (1678), consulte-se a edição Truchet. Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet), op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Réflexions ou Sentences et Maximes Morales. A Paris. Chez Claude Barbin, vis à vis le Portail de la Sainte Chapelle, au signe de la Croix. 1665.

Já no manuscrito de Liancourt, conservado hoje em facsímile, lê-se:

Nul ne mérite d'être loué de bonté s'il n'a la force et la hardiesse de pouvoir être méchant: toute autre bonté n'est en effet qu'une privation de vice ou plutôt la timidité des vices et leur endormissement.<sup>13</sup>

E assim seguiríamos, de manuscrito em manuscrito, de edição em edição, para perceber que as máximas são uma forma instável, ainda que pareçam "lapidares". Trata-se, contudo, de uma lapidação continuada, preciosa, uma espécie de depuração. O estudo de sua criação exigiria, num esforço filológico, que se recriassem os passos caprichosos da fortuna diante deste texto fadado ao inacabamento, resultando daí uma reportagem que incluiria desde o incêndio de arquivos até o roubo de manuscritos. Tal empresa, porém, não eliminaria jamais a esperança de que, em meio à poeira das bibliotecas, possa surgir um dado novo, esclarecendo o nascimento da máxima e a origem de sua luz.

Limitemo-nos, por ora, às três versões do aforismo, aos comentários de La Roche e às citações eruditas de Amelot de la Houssaye – conjunto já suficientemente complexo, a sugerir a delicadeza com que devemos tentar acercar-nos deste universo de escritas e leituras cruzadas.

\* \* \*

Entretanto, sendo o *cruzamento* a marca do conjunto, deixemos falar uma outra voz, deslocada no tempo e no espaço: em suas investigações sobre a história dos sentimentos morais, Nietzsche, leitor contumaz de La Rochefoucauld, toca porventura o coração desta arte de lapidar a máxima, para torná-la mais cortante, sempre.

Imprecando contra os leitores de seu tempo, o autor do Humano, demasiado humano lembra que

nem mesmo o espírito mais refinado é capaz de apreciar devidamente a arte de polir sentenças, se não foi educado para ela, se nela não competiu. Sem tal instrução prática, consideramos esse criar e formar algo mais fácil do que é na verdade, não sentimos com suficiente agudeza o que nele é bem realizado e atraente. Por isso os

<sup>12</sup> Cf. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.340.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Idem, (manuscrito de Liancourt) p.423. Doravante, as máximas serão referidas no texto apenas com a indicação de seu número, sem notação bibliográfica. Dentre as edições atuais, a de Jacques Truchet é a mais completa, e se encontra acessível, sem o aparato crítico, no servidor Gallica da Bibliothèque nationale de France. Em português, consulte-se a tradução de Leda Tenório da Motta. Cf. La Rochefoucauld. Máximas e Reflexões (trad. Leda Tenório da Motta). Rio de Janeiro: Imago, 1994.

atuais leitores de sentenças têm com elas um prazer relativamente insignificante, mal chegam a saboreá-las; de modo que lhes sucede o mesmo que às pessoas que examinam camafeus: as quais elogiam porque não sabem amar, e prontamente se dispõem a admirar, e ainda mais prontamente a se esquivar. 14

A acreditar-se nas observações de Ida Overbeck, Nietzsche adorava La Rochefoucauld e o rigor de seu pensamento, revelava menos apreço pelo pobre La Bruyère e duvidava francamente do estoicismo difuso de Vauvenargues. Mas, sobretudo, irritava-o compararem sua própria arte à de Chamfort. O criador do Zaratustra amava o século de Luís XIV e detestava a Revolução...15 O retrato é interessante, porquanto possa revelar as afinidades eletivas entre a máxima exigência do espírito crítico e a alma naturalmente aristocrática de um frondeur. A máxima, ela mesma, leva ao limite (sententia maxima) a exigência da imaginação, da inteligência, da linguagem e da memória. Uma arte para iniciados, não para reles admiradores de camafeus. 16

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Friedrich Nietzsche. Humano, demasiado humano (trad. Paulo César de Souza). São Paulo: Companhia das Letras, 2000, p.44. A propósito das repercussões das máximas de La Rochefoucauld sobre o espírito de Nietzsche, é sem dúvida tentadora, embora fundamentalmente anacrônica, a idéia de que, na crítica dos valores e da moral estóica, haja um prenúncio da transvaloração. Consulte-se, a respeito, o importante texto de Jean Starobinski, onde se pretende compreender "porquoi Nietzsche reproche à La Rochefoucauld d'avoir hésité, à l'instant où il eût pu entreprendre le 'reversement de toutes les valeurs'. Cet astre du bien, qui luit solitairement pour rien, ou pour témoigner de l'écart qui le sépare des hommes, il eût fallu l'éteindre. La Rochefoucauld, après avoir montré la toute-puissance de l'amour-propre, n'aurait pas dû s'en tenir là. Il aurait dû glorifier l'orgueil, le réhabiliter, l'affranchir de la réprobation qui pèse sur lui. Il aurait dû en faire le principe d'une nouvelle morale. Mais, dans son nihilisme incomplet, La Rochefoucauld humilie l'homme et l'anéanti sans réduire à néant les 'valeurs' religieuses et morales. [...] C'est la morale du bien et du mal qu'il eût fallu renverser, pour que l'homme enfin reconaisse ses véritables forces et cesse de les brimer. [...]" Cf. Jean Starobinski. "La Rochefoucauld et les morales substitutives", La Nouvelle Revue Française, juil.1966, n.163, p.16-42, août 1966, n.164, p.211-229.

15 "Erinnerungen von Frau Ida Overbeck", apud Margot Kruse. "La Rochefoucauld en Allemagne. Sa réception par

Schopenhauer et Nietzsche", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). Images de La Rochefoucauld, op.cit., p.118-119.

16 Ainda que a busca de uma "estrutura" das máximas possa ser enganosa, terá razão Christoph Strosetzki ao aproximá-las das divisas barrocas, apontando o seu caráter naturalmente "elitista", pois que, a exemplo do que ocorre com as antíteses e paralelismos daquelas, a máxima exige muitíssimo do leitor, que não será um qualquer. Cf. Christoph Strosetzki. "La tradition de la devise chez Saavedra Fajardo, Gracián et dans les maximes de La Rochefoucauld", in Benito Pelegrin (org.). Fragments et formes brèves. Actes du 1f Coloque International. Aix-en-Provence: Publications de l'Université de Provence Aix-Marseille 1, 1990, p.71-85. Quanto à questão de uma "estrutura" das máximas, e a alta exigência da inteligência do leitor, é interessante a análise de Jean Martin e Jean Molino que, vivendo a ressaca estruturalista da década de 1980, esbarram justamente no problema das definições, que a ciência costuma buscar tão sofregamente, e as máximas de La Rochefoucauld, por princípio, podem e devem relativizar: "S'il n'y a qu'un très petit nombre de schémas classificatoires stricts, c'est que La Rochefoucauld, en utilisant la forme de la définition, en joue dans une intention paradoxale. Alors que la définition stricte doit reposer sur une organisation hiérarchique de concepts reconnue et acceptée, La Rochefoucauld crée des inclusions inattendues et paradoxales qui mettent en question les classifications courantes [...]. La forme de la définition sert à introduire une relation originale entre deux notions, ce qui correspond à la définition baroque du 'concepto' ou 'concetto': pour Gracián, par exemple, le 'concepto' est 'un acte de l'entendement qui exprime la correspondance qui existe entre les objets' (Agudeza y arte de ingenio, Discurso II). Mais cette correspondance, tout en étant fondée, ne doit pas être immédiatement comprise ni acceptée: 'Il faut, comme nous l'avons dit précédemment, tirer ses 'métaphores' de choses appropriées, mais non point évidentes, comme, en philosophie, apercevoir des similitudes même entre des objets fort distants témoigne d'un esprit sagace.' (Aristote, Rhétorique, Livre III, 1412 à XI)." Jean-Maurice Martin, Jean Molino. "Analyse des Maximes de La Rochefoucauld", in Jean-Claude Gardin (org.), La logique du plausible; essais d'épistemologie pratique, Paris: Éditions de la Maison de l'homme, 1981, p.212-213. Não menos interessante é notar que, apostando nas promessas da ciência para a análise textual, este tão datado ensaio (e haverá só um que o não seja?) de Martin e Molino parece exprimir uma certa angústia diante da procura das recorrências estruturais e, com elas, os liames "concretos" que permitiriam explicar o texto: "[...] rien ne permet de donner a priori une règle qui indique le moment précis où l'on peut s'arrêter de noter les récurrences: tout dépend du dégré d'approximation que l'on recherche. Ce qui est certain en revanche, c'est qu'il faut s'arrêter et qu'après une certaine

Acompanhe-se a aventura dos aforismos, a história de sua criação, e ver-se-á, fixando vários momentos, que a máxima é mesmo uma jóia em lapidação. A correspondência abundante de La Rochefoucauld, enviada a Jacques Esprit e à marquesa de Sablé, provamno. Ali, trocam-se as sentenças, numa criação quase coletiva, num demoníaco trabalho de lapidaria.

Nas traduções francesas de Nietzsche, onde se lê "l'art d'aiguiser une maxime", temse a exata medida desta oficina onde se afiam as sentenças ("die Kunst der Sentenzen-Schleiferei", no original), conformando uma idéia que talvez se perca, em parte, na edição brasileira, onde a arte referida é a de "polir sentenças". Questão de nuance, sem dúvida, mas muito importante, desde que se trata da agudeza e do poder de corte das palavras em conjunto.

"Aiguiser", lembraria o Littré, no século XIX, é um termo repleto de ressonâncias bélicas, tão caras a essa estirpe guerreira cujos estertores se ouviram no vazio de poder que marcou a metade do século XVII, na França. Tempo de um heroísmo frondeur, de que participa La Rochefoucauld, e que nos acostumamos a ver com as lentes românticas de Dumas, capazes de captar o rebrilho das espadas e dos brasões de uma nobreza idealizada, ainda não corrompida. Mas o desprezo dos velhos mosqueteiros pelo mundo dos homens comuns é incontornável, e revelador.<sup>18</sup>

Aiguiser, ensina ainda Jean Mathieu-Rosay, proviria do latim popular acutiare. O mundo das máximas é o mundo dos mortais e acutíssimos golpes: touché!

\* \* \*

limite, les résultats ne sont plus intéressants. Maigre justification, nous dira-t-on... Certainement, mais c'est précisement ce qui nous introduit au cœur des problèmes posés par l'analyse en sciences humaines à l'ère de l'après-structuralisme. [...]" Idem, p.215. Curioso que esta démarche, também ela pós-estruturalista, detenha-se então, exatamente, diante de uma complexa noção como a do limite, de tão fecundas conseqüências para a literatura epigramática e para as ciências exatas. Também interessante é que esse "pós-estruturalismo", apoiado na moderna lingüística e já sondando as promessas da era informática, acalentasse, àquela altura, o sonho de um modelo científico eficiente para a análise literária, mas, ao fazê-lo, esbarrasse, inevitavelmente, no limite que se antepõe a todo olhar pretensamente desvendador. "Limite", sabemos, marcado pela infinitude, diante da qual o espírito mais zelosamente científico deve recuar ("il faut s'arrêter"), embora o infinito de possibilidades permaneça, ali, significante. Questões do século XVII, sem dúvida, a ecoar nas mentes mais rigorosas e reverentes ao espírito científico que vigorou no século XX.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> La Rochefoucauld. "Correspondance", op.cit., p.605-660.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Leia-se, da trilogia dos três mosqueteiros, Vinte anos depois, cujo entrecho retrata, de forma muito particular, a Fronda. Cf. Alexandre Dumas. Vingt ans après (éd. Charles Samaran). Numérisation BnF de l'édition de Paris: Bibliopolis, 1998-1999 (reprod. de l'éd. de Paris: Bordas, 1981 [Classiques Garnier]) (Gallica). A referência, devo-a a Luiz Dantas e Alcir Pécora, no belo curso de pós-graduação em que se originou esta pesquisa.

Vejamos.

"Nul ne mérite d'être loué de bonté, s'il n'a pas la force d'être méchant". Na versão de 1665, lia-se ainda "hardiesse" junto a "force": uma "ousadia" que posteriormente pareceria dispensável, tornando mais breve esta parte da sentença. Há aí, evidentemente, a economia própria das máximas, essa concisão a exigir que, do mínimo, nasça o máximo. O sentido que se oculta no quase silêncio, a totalidade que se abarca no fragmento: eis alguns paradoxos de sabor barroco, que a crítica das formas breves não deixará nunca de lembrar, e que nos fazem pensar na precariedade das tradicionais explicações sobre a racionalidade e a clareza do classicismo, opostas à natural obscuridade barroca. 19

Formas clássicas, as máximas de La Rochefoucauld, fugindo ao aspecto prescritivo das sentenças latinas, tratam de operar, na imaginação do leitor, um jogo de contrastes, de extremos, de claros e escuros, tudo manejado, é verdade, com o rigor da palavra, embora tal arte confinasse com o engenho labiríntico que, abaixo dos Pireneus, fazia sua escola.<sup>20</sup>

Os poderes do verbo, nesta "âge de l'éloquence", são patentes. Mas a eloquentia, tão cara aos clássicos e aos retores de todo tempo, podia ceder espaço, na metade do século XVII, ao exercício íntimo de vozes e escutas interiores. Se correta a chave interpretativa que vê em La Rochefoucauld um jansenista, há que prestar atenção ao sentido deste mergulho em si mesmo, no silêncio do retiro. A imagem do anacoreta, sempre que se trate do moralista, pode ser reveladora: Montaigne em sua torre, Pascal em sua célula, La Rochefoucauld exilado em Verteuil...

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> A relativização da expulsão do barroco do horizonte intelectual francês permite notar que o "classicismo" do século XVII terá sido, ele próprio, parte de uma construção mental do século XIX, quando uma doutrina "romântica" se afirmava contra o gosto clássico, ao mesmo tempo em que os historiadores da literatura recuperavam as raízes deste gosto, criando isto a que se chamará (não sem a influência dos juízos de Voltaire) uma era clássica das Letras francesas. Cf. Claude-Gilbert Dubois. Le baroque en Europe et en France. Paris: Presses Universitaires de France, 1995, p.62. Se há, tão claramente, uma recusa francesa do barroco, não é menos verdade que este impreciso movimento, com seus "attardés et égarés" – segundo a fórmula implacável de Lanson, – experimentaria uma espécie de "reabilitação" romântica, como no caso dos Grotesques de Gautier: "...Le ragoût de l'œuvre bizarre vient à propos raviver votre palais affadi par un régime littéraire trop sain et trop régulier; les plus gens de goût ont besoin quelquefois, pour se remettre en appêtit, du piment de concetti et de gongorismes." Apud Bertrand Gibert. Le baroque littéraire français. Paris: Armand Colin, 1997, p.31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> "[...] Il n'y a point d'utilité, ni de plaisir, à jouer à jeu découvert. De ne se pas déclarer incontinent, c'est le moyen de tenir les esprits en suspens, surtout dans les choses importantes, qui font l'objet de l'attente universelle. Cela fait croire qu'il y a du mystère en tout, et le secret excite la vénération. Dans la manière de s'expliquer, on doit éviter de parler trop clairement, et, dans la conversation, il ne faut pas toujours parler à cœur ouvert. Le silence est le sanctuaire de la prudence. Une résolution déclarée ne fut jamais estimée. Celui qui se déclare s'expose à la censure, et, si'il ne réussit pas, il est doublement malhereux. Il faut donc imiter le procédé de Dieu, qui tient tous les hommes en suspens." Baltasar Gracián. L'homme de cour (Oráculo manual y arte de prudencia). Traduit de l'espagnol par Amelot de la Houssaie. Numérisation BnF de l'édition de Paris: G. Lebovici, 1990 (reprod. de l'éd. de Paris: Veuve Martin et J. Boudot, 1684) (Gallica), π, p.2.

São exercícios diversos do espírito, aquele cético, este místico, e o de La Rochefoucauld, talvez simplesmente desencantado. É impressionante a melancolia de fundo que se pode perceber nas máximas, compreensível, talvez, mediante a crença fundamental na miséria deste homem entregue a si mesmo, e distante da Graça. Mas o mais impressionante é mesmo o que separa La Rochefoucauld de Pascal, tornando-o, ao duque, ainda mais amargo que o autor das *Pensées*. Pois, se em Pascal o horizonte de misérias da condição humana guarda, ainda, a rara possibilidade de se vislumbrar a luz divina, situada além deste mundo, em La Rochefoucauld, diferentemente, Deus é quase ausente, mais que absconso. O homem abandonado a si mesmo, à sua vontade: este é o ponto que permitiu a Sainte-Beuve, na senda de De Maistre, aproximar La Rochefoucauld de Maquiavel ou Hobbes, estes "grandes observadores positivos" da natureza humana. 22

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Desde que falamos de um homem do século XVII, não será descabido, para compreender um pouco o traço melancólico de sua pena, lembrar a melancolia estampada em suas próprias feições. São tempos em que os retratos deviam revelar os homens, seus caracteres: "[...] pour parler de mon humeur, je suis mélancolique, et je le suis à un point que depuis trois ou quatre ans à peine m'a-t-on vu rire trois ou quatre fois. J'aurais pourtant, ce me semble, une mélancolie assez supportable et assez douce, si je n'en avais point d'autre que celle qui me vient de mon tempérament; mais il m'en vient tant d'ailleurs, et ce qui m'en vient me remplit de telle sorte l'imagination, et m'occupe si fort l'esprit, que la plupart du temps ou je rêve sans dire mot ou je n'ai presque point d'attache à ce que je dis. Je suis fort resserré avec ceux que je ne connais pas, et je ne suis pas même extrêmement ouvert avec la plupart de ceux que je connais. C'est un défaut, je le sais bien, et je ne négligerai rien pour m'en corriger; mais comme un certain air sombre que j'ai dans le visage contribue à me faire paraître encore plus réservé que je ne le suis, et qu'il n'est pas en notre pouvoir de nous défaire d'un méchant air qui nous vient de la disposition naturelle des traits, je pense qu'après m'être corrigé au dedans, il ne laissera pas de me demeurer toujours de mauvaises marques au dehors." La Rochefoucauld. "Portrait fait par lui-même", in Œuvres complètes, op.cit., p.4.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Confrontando a crítica de De Maistre à "église gallicane", e notadamente ao jansenismo, Sainte-Beuve refere-se ao caráter forçado da aproximação entre Hobbes e Jansénius, embora tenda, no fundo, a aceitá-la, ao menos em parte: "Je n'éprouve pour mon compte aucune de ces saintes horreurs contre de certains noms philosophiques, et je ne me signe pas au nom de Hobbes, esprit ferme, s'il en fut. Mais De Maistre, qui avait cette horreur et qui voulait la propager, tend à établir une complicité qui flétrisse le jansénisme à sa source: là est son tort, là commence presque la calomnie. Nous avons assez lu du livre de Jansénius pour savoir à quoi nous en tenir. Je n'ai rien dissimulé, si l'on s'en souvient, et le nom de Hobbes m'est également venu à la pensée; mais il fallait tout dire, et De Maistre ne l'a pas fait. J'ai cité, j'ai traduit de Jansénius telle admirable page sur l'Adam primitif, sur la volonté et la liberté dans éden avant le péché: j'ai pu la comparer sans trop de désavantage avec Milton. Est-ce là du Hobbes? Tout ce qu'objecte De Maistre sur le fatalisme de Jansénius est affecté d'un singulier oubli: c'est que Jansénius, qui parle si magnifiquement de l'Adam primitif, ne se montre si triste et si rigoureux que pour l'homme déchu, - déchu en tout, et plus malade encore dans sa volonté que dans tout le reste. Or, l'homme est-il ou n'est-il pas déchu? C'est ce qu'on peut demander de près à De Maistre. Et si cette chute est pour les croyants un article de foi, si De Maistre nous le crie tout le premier, d'où vient donc ce scandale que lui cause une doctrine au fond essentiellement chrétienne, augustinienne, et selon saint Paul, en la supposant même un peu outrée dans sa rédaction janséniste, et précisant trop ce qu'il eût été mieux de laisser à demi obscur? Toute doctrine à fond chrétienne court risque de rencontrer, dans son appréciation de la nature humaine, des philosophies qui ont eu l'air de s'attacher à déshonorer purement et simplement cette nature, et qui l'ont proclamée mauvaise et misérable, sans en tirer d'autre conclusion. Est-ce une raison à un chrétien pour accuser le théologien profond d'être complice de ces philosophes, pour crier à la dégradation et à l'infamie? La doctrine de Jansénius ne peut être dite fataliste dans le sens de Hobbes, pas plus que celle de Pascal ne peut être dite égoïste dans le sens des maximes de La Rochefoucauld, parce que cette doctrine chrétienne, bien qu'elle reconnaisse en plein et que peut-être elle surfasse (je ne l'examine point ici) le mal et l'asservissement de la nature, ne l'accepte pas comme définitif, et n'a de hâte que pour restaurer la substance malade et l'affranchir. En admettant que Jansénius ait eu tort, théologiquement parlant, de placer l'essence de la liberté déchue dans la volonté, même dans la volonté nécessairement déterminée, il est à très-peu près dans le cas de saint Thomas, lequel ne réserve pas d'ailleurs, autant que le fait Jansénius, la liberté souveraine et pleine de l'Adam primitif. Eh bien! De Maistre viendra-t-il instituer le parallèle de saint Thomas et de Hobbes? J'irai plus avant, et m'expliquerai en toute franchise. Loin de moi de prétendre qu'il n'y ait qu'une manière d'être chrétien! Mais une des manières les plus directes de le devenir, c'est à coup sûr d'envisager la nature humaine déchue exactement comme le feraient

A máxima 237 perdeu aquela "hardiesse", ganhando em brevidade, ou em leveza. Mas é da natureza destes aforismos carregar o paradoxo de ser leve e poderoso, num único tempo. Como em outros casos, a primeira frase da máxima encerra uma estrutura binária, possuindo um ritmo peculiar, um movimento de desvendamento que se faz pelo impacto mesmo de uma afirmação, mas na forma negativa e condicional (nul ne mérite... s'il n'a pas...). É porém o conteúdo deste impacto que interessa, e os extremos que é capaz de mobilizar na imaginação do leitor: "bonté" e "méchant", justamente os pólos de toda discussão ética, são os termos que se enlaçam, indissoluvelmente. Não há ninguém verdadeiramente bom se não for forte o suficiente para ser mau.

Há uma diferença importante se se fala, como na versão final, apenas na "force d'être méchant", ou, como na versão do manuscrito, fala-se antes em "pouvoir être méchant". Inegavelmente, a forma recente é mais forte e incisiva. Afinal, poder ser mau é menos que sêlo, ou menos que ter efetivamente a força de sêlo. Repare-se como uma pequena alteração pode produzir modificações fundantes no sentido, convidando o leitor, quase insensivelmente, a trilhar caminhos diversos, mas sempre complexos, pois que a máxima, sendo ainda diminuta, soube recolher, num punhado de palavras, uma massa expressiva de reflexões, condensando um trabalho gigantesco de escrita e procura.<sup>23</sup>

O abade de la Roche, procurando pelos vocábulos e seus sentidos, aproximou-se desta versão primitiva da máxima. Retomemos seu comentário: "Dans toutes les actions morales, le fondement le plus solide du mérite, c'est la liberté. Or un homme, qui n'a pas la force d'être méchant n'a pas cette liberté, & par-conséquent ne mérite ni louange, ni blâme. Il ne mérite point de louange, parce qu'il fait le bien par foiblesse." O diagnóstico, seguindo a carreira aberta por La Rochefoucauld, é preciso, e a interpretação, completamente plausível.

Hobbes, La Rochefoucauld, Machiavel, ces grands observateurs positifs. Plus ce coup d'oeil est triste à qui n'a pas l'âme trèsferme, ou même à qui, l'ayant ferme, l'a très-capable d'amour et très-avide de bonheur, plus il dispose et provoque au grand remède, au remède désespéré. On se demande si c'est là l'état vrai, définitif, si c'est tout, pendant, avant et par delà; on cherche l'issue (comme Pascal) hors de cette foule misérable et de cette terre, jusque dans le désert du ciel, dans cette morne immensité d'espace et dans ce silence infini qui effraye. Or, cette issue étroite, difficile, presque introuvable, cette échelle inespérée de salut, c'est le christianisme; je parle du véritable." Charles-Augustin Sainte-Beuve. *Port-Royal*, vol.III, op.cit., p.168-171.

p.168-171.

Diferenciando clarté e force, o padre Lamy parecia encontrar, em sentenças como as de La Rochefoucauld, sobretudo a energia (elle[s] frappe[nt] fortement l'esprit), notando, em sua Rhétorique, que "on peut mettre au nombre des sentences toutes ces expressions ingenieuses qui renferment en peu de paroles de grands sens, ou qui disent plus de choses que de paroles. Neanmoins leur prix ne consiste pas tant dans les choses que dans le tour de paroles, ou l'art avec lequel on peut avec peu de paroles dire beaucoup." Bernard Lamy. La Rhétorique, 4° éd., 1701. Apud Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.118.

Mas há um pequeno detalhe a sinalizar a singularidade desta leitura. E – lembremos – este mundo das máximas se faz, justamente, de pequenos detalhes.

Ocorre que a ênfase de La Roche sobrecai na *liberdade* deste homem hipotético, ou universal ("un *homme*"). O tema do livre arbítrio, bem se sabe, ocupou intensamente as mentes dos homens cultos do século XVII, marcando a ineludível oposição entre jesuítas e jansenistas, e alimentando querelas muito antigas, reavivadas nas modernas discussões sobre o molinismo. Marquemos o passo: se o ambiente jansenista em que respirava La Rochefoucauld é realmente importante para se compreender seu pensamento, então a questão do livre arbítrio é também importante, e talvez a supressão daquela palavra ("pouvoir"), no processo de lapidação da máxima, não se resuma a um jogo de estilo mais ou menos deleitoso. Ou melhor, falamos de um tempo em que os jogos com as palavras e o deleite com o discurso não eram questões secundárias. Tornar mais aguda a sentença, revelando *esprit*, pode não ser apenas a resposta aos prazeres e à frivolidade dos salões: Versailles estava à vista, é verdade, mas a máxima nasce do exercício atilado do espírito, que viu e viveu o ambiente dos salões, mas dele retirou-se, mais desencantado que nunca.

Duas palavras poupadas, e a primeira frase ganha uma força extraordinária: "nul ne mérite d'être loué de bonté, s'il n'a pas la force d'être méchant". Não se tratava mais, nesta última versão, de uma simples possibilidade, ou de uma escolha – a "liberté" de La Roche – diante do mal e do bem. É mais trágico, mais substancial: a bondade, naturalmente laudável, depende do mal. Podemos aceitar a primeira versão, e a leitura do abade de la Roche sugerindo que tudo não passa de uma escolha, mas o fato é que a versão final da máxima suprime, no seu limite, o próprio campo de possibilidades aberto ao homem, diluindo o poder de sua livre vontade, pois o ser bom comunga na essência de uma força que aponta para o outro lado, negro demais para que o aceitasse o doutor da Sorbonne, moralista e editor de La Rochefoucauld.<sup>24</sup>

Poupar-se ao mal, parece ser o caminho natural na predicação de La Roche, enquanto, no universo das máximas de La Rochefoucauld, o horizonte moral do homem permanece

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Jean-Baptiste-Louis de la Roche, nascido por volta de 1700 e morto em Paris, em 1780, tem obras de moralista e orador, além de ter editado as máximas de La Rochefoucauld, numa preparação do texto vinda a público, pela primeira vez, em 1737. Cf. Dictionnaire des Lettres françaises. Le XVIII<sup>e</sup> siècle (dir. Cardinal Georges Grente, revu et mis à jour sous la direction de François Moureau). Paris: Fayard, 1995, p.690. Cf., também, Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, Augmentée de Remarques Critiques, Morales & Historiques, sur chacune des Réflexions. Par M. l'Abbé de la Roche. A Paris, CHEZ ETIENNE GANEAU PERE, ruë Saint-Jacques, aux Armes de Dombes. 1737.

submerso numa irredutível composição de vícios e virtudes. É curiosa, e muito significativa, a recusa implícita do ideal clássico da áurea mediocridade, ou medianidade, que marca tão fundo a ética aristotélica: para o autor das máximas, não há uma virtude que se resguarde dos excessos opostos dos vícios; diferentemente, os vícios são colaterais às virtudes e operam conjuntamente a elas, ao ponto de que a própria vida virtuosa não seja mais que o falseamento dos reais móbiles de uma sociedade substancialmente corrompida, em que o homem não ama senão a si mesmo, e em cujo horizonte a própria idéia de uma honnêteté desfaz-se, consumindo-se em sua rareza e fugacidade.

Revelador, ainda, é o comentário do mesmo La Roche à máxima de número 182 ("les vices entrent dans la composition des vertus, comme les poisons entrent dans la composition des remèdes: la prudence les assemble et les tempère, et elle s'en sert utilement contre les maux de la vie"):

Je ne vois pas trop quels sont les vices qui entrent dans la composition des vertus; à moins que notre Auteur n'ait eu dessein de dire, que les vraies vertus sont celles qui tiennent le milieu entre les qualités opposées. Nous avons, au contraire, un principe de Morale, qui nous apprend qu'une chose, pour être bonne, doit être entièrement bonne dans son principe: & que pour être réputée mauvaise, elle n'a besoin que du moindre défaut." <sup>25</sup>

O tom é de emenda: trata-se de esclarecer o leitor, corrigindo o autor da máxima ("à moins que notre Auteur n'ait eu dessein de dire..."). Na interpretação, subjaz o critério moralizante de La Roche, incapaz de perceber o aspecto profundamente negativo desta mistura de vícios e virtudes, que ele preferiria, talvez, apartar, recuperando o quadro seguro das virtudes irredutíveis, ladeadas pelos dois vícios que lhes são sempre opostos, segundo o modelo clássico. Ou, quem sabe, La Roche sentisse tão perto a negrura do mundo sugerido pelas máximas, que não lhe terá restado senão discordar dele.

Amelot de la Houssaye, menos peremptório, desfila suas notações eruditas, apostas ainda à máxima 237. Note-se, porém, que este tradutor de Maquiavel e Gracián não terá pretendido, necessariamente, que suas observações fossem levadas a público naquela forma. A primeira edição de seus comentários, entremeados às máximas, é póstuma, datando de 1714, e se deve aos cuidados de R. Pichet, que a dedica a "Messire Baltazard Henry de Fourcy,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de François VI, Duc de la Rochefoucauld..., op.cit., 1777, p.424.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Cf. Aristóteles, Ética a Nicômaco, II, 8. Consulte-se, ainda, o interessante quadro de vícios e virtudes do Vocabulario Portuguez, & Latino, de Raphael Bluteau. Cf. Vocabulario Portuguez, & Latino. Lisboa: Off. Pascoal da Sylva, 1716. Devo a referência a Adma Muhana.

Docteur de la Maison, & Société de Sorbonne, Abbé Commendataire de l'Abbaïe Royale de Saint Vandrille", em cuja biblioteca trabalhara Amelot de la Houssaye, e de onde o próprio Pichet surrupiou as anotações, tornando-as públicas sem o consentimento prévio daquele generoso protetor das Letras.<sup>27</sup>

Os dados não são secundários. Amelot de la Houssaye, a acreditar-se no "Avertissement de l'Imprimeur" da edição de 1714, reproduzido na edição de 1777, tinha as máximas como seu livro favorito, e delas se servia muito frequentemente, em seus "momentos de lazer", tendo-as agrupado numa certa ordem, ornando-as de passagens e fatos que lhes servissem de prova ou as esclarecessem. Uma espécie de vade-mécum, portanto.<sup>28</sup>

Recordemos a observação primeira de Amelot de la Houssaye ("ces sortes de gens sont méchants à force d'être bons. La douceur qui vient de la pusillanimité ou d'indolence n'est point bonté. Pour être bon, il faut savoir ne l'être pas toujours"), e veremos que ele se refere ao arremate da máxima ("toute autre bonté n'est le plus souvent qu'une paresse ou une impuissance de la volonté"), com alguma precisão, aliás. Mas, atendo-nos mais uma vez aos detalhes, há de se perceber que este comentador, a exemplo do que aconteceria a La Roche, anos depois, parece ter em mente o segundo livro da Ética a Nicômaco, onde Aristóteles se refere ao árduo "trabalho que é ser virtuoso", caracterizando a virtude como este meio-termo entre os extremos, um representado pelo excesso e o outro pela falta.<sup>29</sup>

<sup>27</sup> Cf. "Epitre de R. Pichet", in Réflexions, Sentences, et Maximes Morales, Mises en nouvel ordre, avec des Notes Politiques, & Historiques. Par M. Amelot de la Houssaye. A Paris, Chez Etienne Ganeau, rue Saint Jacques, vis-à-vis la Fontaine S. Severin, aux Armes de Dombes. 1714. Nicolas Amelot de la Houssaye nasceu provavelmente em Orléans, em 1634, tendo falecido em Paris, em dezembro de 1706. Foi secretário de embaixada em Veneza, e traduziu O principe, obras de Gracián, e também a História do concilio de Trento, de Fra Paolo Sarpi. Cf. Dictionnaire des Lettres françaises. Le XVIII siècle, 1995, op.cit., p.36-37. Também Alexandre Cioranescu. Bibliographie de la littérature française du dix-septième siècle. Paris: Éditions du CNRS, 1965, tome 1, p.201-202.

<sup>28 &</sup>quot;Monsieur Amelot de la Houssaye, qui dans toutes ses études s'étoit toujours proposé pour but principal d'apprendre à bien connoître les hommes eut envie de faire un Ouvrage qui faisoit de bruit, & qui pouvoit lui être d'un si grand secours, par rapport à son dessin. Il goûta tellement les Réflexions, qu'elles devinrent son Livre favori; il les lisoit sans cesse dans ses momens de loisir, & ne connoisoit point de délassement plus agréable & plus utile. Afin même de retrouver plus aisément celles qui lui plaisoient davantage ou dont il pourroit avoir besoin en écrivant, il s'avisa de les ranger sous certains titres, & selon l'ordre Alphabétique. Il fit plus, comme il étoit tres-versé dans tout ce qui concerne l'Histoire & la Politique, il joignit aux Reflexions des Nottes tirées de ces deux Sciences; ils les orna de Passages & de Faits, qui pourroient ou leur servir de preuves, ou les mettre dans un plus grand jour; & fit voir par-là, qu'aprés tout Monsieur \*\*\* [na edição mista de 1777, aparece o nome de La Rochefoucauld] n'avançoit rien, que les plus habiles Ecrivains n'eussent avancé dans tous les siècles, & qui ne se trouvât confirmé par de fréquens exemples pris dans la vie ordinaire & civile." Cf. "Avertissement de l'Imprimeur", in Réflexions, Sentences, et Maximes Morales, Mises en nouvel ordre, avec des Notes Politiques, & Historiques, op.cit., 1714,

s.p. <sup>29</sup> Ética a Nicômaco, II, 9. Jean Lafond, estendendo-se sobre o que escrevera F.E.Sutcliffe, nota que La Rochefoucauld podia minar as bases da ética aristotélica, ao descrer na capacidade de autoconhecimento e autodeterminação do ser humano; ao mesmo tempo, porém, nota quão entranhada no espírito do tempo era aquela tradição filosófica, percebendo, em diversas das máximas, os ecos de problemas postos já pelo fundador do Liceu. Cf Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.46-47. Veremos, adiante, que a "natureza" presente nas máximas pode explicar-se, alguma vez, com a referência à Física de Aristóteles.

Valendo-se da sabedoria de são Bernardo, Amelot de la Houssaye lembra que, para ser bom, é preciso não sê-lo sempre. Aqui, a bondade confina com a justiça, outra virtude rara e louvável, pois que o homem não pode ser fraco a ponto de tudo perdoar ou relevar. Note-se, porém, que o ser "bom" é resguardado, reafirmando-se mesmo quando não o somos, desde que tenhamos suspendido a "bondade" apenas por um momento, e por um motivo justo. Este é o sentido a explicar, parece-me, esta indolência que fomenta o pecado e apavora o santo ("que de ne se pas fâcher quand il le faut, c'est fomenter le péché").

O plano moral em que se desdobram o léxico e os motivos de Amelot de la Houssaye, entretanto, é ainda o de Aristóteles. Na "douceur" pervertida em pusilanimidade ou indolência, ressoa a  $\pi\rho\alpha$ o $\tau\eta\zeta$  que, traduzida pelo latim lenitas, torna-se-nos mais familiar: trata-se de encontrar um lenitivo para a cólera. Segue importando o equilíbrio entre os extremos da indiferença e da irascibilidade.

Assim nos vemos, aristotelicamente, na corda bamba em que se equilibram os virtuosos, sem que tenhamos, a ajudar-nos, mais que nossa própria capacidade de discriminação, no fundo tão precária quanto necessária. Há que distinguir até onde devemos ser calmos, abrandando a cólera, e até onde devemos deixar que esta paixão nos tome, para que a própria justiça não seja vilipendiada. A delicada linha da virtude ocupa ainda a mira do moralista, e é curioso que o Estagirita note, no quarto livro de sua Ética a Nicômaco, que muitas vezes um pequeno deslize, rumo ao excesso (a virilidade) ou à falta (a brandura), é capaz de despertar a admiração dos circunstantes. Este, porém, é um limite que, uma vez transposto, pode nos enganar, fazendo com que o pusilânime pareça simplesmente um homem brando e doce, e o irascível, um homem forte e apto ao comando.<sup>31</sup>

Como sempre, tudo é uma delicada questão de medida. Esta última observação (a pusilanimidade confundida à brandura, e a irascibilidade à força) poderia mesmo servir de mote ao duque de la Rochefoucauld, cujas máximas, a exemplo da prosa de seu amigo Jacques Esprit, pretendem, no mais das vezes, revelar a falsidade das virtudes humanas.

30 Ética a Nicômaco, IV, 11.

Na tradução de J. Tricot: "... il n'est pas aisé de déterminer comment, à l'égard de qui, pour quels motifs et pendant combien de temps on doit être en colère, et à quel point précis, en agissant ainsi, on cesse d'avoir raison et on commence à avoir tort. En effet, une légère transgression de la limite permise n'est pas pour autant blâmée, qu'elle se produise du côté du plus ou du côté du moins: ainsi parfois nous louons ceux qui pèchent par insuffisance et les qualifions de doux, et, d'autre part, nous louons les caractères difficiles, pour leur virilité qui, dans notre pensée, les rend aptes au commandement. [...]". Aristote. Éthique à Nicomaque (trad. et notes J. Tricot). Paris: Vrin, 1997, p.199 (IV, 11).

Em seu famoso livro, Esprit trata de desarranjar a argumentação aristotélica, sugerindo que a cólera, a exemplo do que pensavam os estóicos, não pode ser considerada um sentimento bom para o homem, já que, insuflando-o, ela contenta apenas o seu prazer de vingança, pondo-o fora de si, frenético. Ao contrário, o zelo dos verdadeiros cristãos, que os põe contra os pecadores, proviria do amor de Deus, embora possa tornar-se também uma força sensível. Até aqui, Amelot de la Houssaye, louvando a "douceur" comedida e piedosa, parece manter-se ao lado de Jaques Esprit. O autor de La fausseté des vertus humaines, porém, não acredita no poder realmente virtuoso desta "calma", como se ela servisse apenas a anteparar a cólera que nos toma de assalto.

Atentando para o estado corrompido da natureza humana, notaríamos, sugere Esprit, que esta aparente virtude não é mais que uma precária domesticação de nossas paixões mais vis:

Si l'on avait une véritable idée de l'état de l'homme, et si l'on savait qu'il est possédé d'un amour aveugle et violent de lui-même, et que cet amour le rend fougueux, farouche et inhumain, la connaissance, qu'on en aurait épargnerait la peine de montrer que la douceur n'est pas une vertu véritable, puisque personne n'étant trompé par la douceur apparente d'un homme qui ne s'emporte presque jamais, tout le monde jugerait de lui comme l'on juge d'un lion qu'on ne laisse pas de croire furieux et cruel, quoiqu'on voie qu'il est souple et obéissant et qu'il ne fait aucun mal à celui qui le gouverne; et bien loin de prononcer, comme on fait, que cet homme est doux et paisible, l'on se contenterait de dire qu'il est apprivoisé.<sup>33</sup>

Eis aqui o ponto em que parecem separar-se Amelot de la Houssaye e Jacques Esprit, bem como o duque de la Rochefoucauld. A crença jansenista na corrupção da natureza humana impede os dois amigos de imaginar que, por um momento sequer, o homem seria capaz de encontrar o equilíbrio da ação virtuosa, mediante o poder de seu próprio discernimento. Assim, aquilo que é aparente virtude – a calma e o equilíbrio demonstrados – oculta a fúria e a crueldade de uma natureza perdida, regida basicamente pelo amor-próprio. Se acaso nos revelamos "virtuosamente" calmos, não o fazemos senão para afetar a tranqüilidade ou a superioridade de que nos imaginamos dotados, velando a selvageria de nossa condição corrupta. As próprias virtudes, nesse registro, são o resultado daquela afetação, possibilitando, no fundo, a convivência dos homens. A serenidade ou a diversão deste

-

<sup>32</sup> Cf. Jacques Esprit. La fausseté des vertus humaines, op.cit., p.189-202.

<sup>33</sup> Idem, p.203.

conviver, porém, são apenas as grades que nos separam do semelhante, evitando que o devoremos.<sup>34</sup>

Amelot de la Houssaye, ao contrário, parece crer piamente nas virtudes humanas. Ao menos, em seu comentário, nem toda "douceur" é censurada, sendo-a apenas aquela que provém da pusilanimidade ou da indolência, que nos impedem de ser bons. Como no caso do abade de la Roche, há um balanço entre o bem e o mal, desenhando-se o plano ético sobre o terreno da ação, e depositando-se, nas mãos do homem, o poder de optar por um dos pólos, instando-o, entretanto, a encontrar uma adequação que apenas a sabedoria e o equilíbrio podem facultar. Neste momento, identificamos o leitor pio de são Bernardo, mas também o leitor de Aristóteles e, porventura, o diplomata que andou por repúblicas italianas, tradutor d'O príncipe...

Já o universo de La Rochefoucauld parece, no limite, excluir a *opção*, o que é bem característico de uma imaginação marcada pela ambiência e pela conduta jansenistas. A única bondade possível, conforme acentuei, radica-se numa força comum entre o bem e o mal, pois este nosso mundo é já o resultado de um pecado primitivo cuja remissão não se dará aqui, no tempo passageiro em que vivemos. Pelo contrário, neste espaço faltoso a própria bondade jamais se desinvestirá da malícia, nada restando de ingênuo ou ilibado, nem mesmo nos homens bons. Máxima 387: "un sot n'a pas assez d'étoffe pour être bon".

Será interessante, novamente, acompanhar o duque a escoimar a máxima 237, retirando-lhe um adjetivo que pode significar bastante. Na primeira edição, lia-se: "toute autre bonté n'est le plus souvent qu'une paresse ou une impuissance de la mauvaise volonté". Na versão "definitiva", isto é, naquela que nos restaria, o "mauvaise" seria retirado, e é a vontade mesma do homem que se despe de todo qualificativo. Leia-se, uma vez mais, a máxima inteira: "nul ne mérite d'être loué de bonté, s'il n'a pas la force d'être méchant: toute autre

Mais uma vez, como no caso das observações de Sainte-Beuve, explicitam-se os pontos de toque que ligam Hobbes aos jansenistas, embora, no caso do autor do Leviatã, o contrato pareça fundar-se no plano do Direito, enquanto a sociedade de corte em que vive La Rochefoucauld estabelece regras tácitas, conformando paulatinamente um código de conduta restrito, exclusivo de um estrato social. Sabemos, porém, que a etiqueta pode ter participado na gênese do espaço público moderno, como bem sugerem as teses de Norbert Elias. Cf. Norbert Elias. A sociedade de corte (trad. Ana Maria Alves). Lisboa: Editorial Estampa, 1987. \_\_\_\_\_\_. "Sugestões para uma teoria de processos civilizadores", in O processo civilizador (trad. Ruy Jungmann). Rio de Janeiro: Zahar, 1993, vol.2, p.191-274. A civilidade nascendo de uma regulagem que é da ordem discursiva é tema que nos reenvia à retórica clássica, de onde partimos, apontando, ao mesmo tempo, para a importância da honnêteté como avatar da urbanidade, sugerindo que a convivência mais ou menos pacífica entre os homens é fruto da contenção dos apetites individuais, ou do amor-próprio que, desenfreado, estabeleceria o estado de guerra, ali onde a sociedade quer ver nascer o estado civil. O estudo de Todorov sobre a "comédia humana" em La Rochefoucauld é bastante esclarecedor, oferecendo-nos um interessante objeto de discussão, ao qual retornaremos, neste capítulo. Cf. Tzvetan Todorov. "La comédie humaine selon La Rochefoucauld", Poétique, n.53, fév.1983, p.37-47.

bonté n'est le plus souvent qu'une paresse ou une impuissance de la volonté". Feridos os olhos pela luz, podemos já imaginar o peso e o poder desta vontade bruta, tão profundamente oposta à preguiça e à impotência.

Busquemos, enfim, um daqueles momentos de nascimento das máximas, quando seu brilho é ainda pouco, mas quando parecem, já, prometer a resplandescência que delas se espera. Momento em que se oferecem como as pedras preciosas, as quais, ainda brutas, deixam o mundo mineral das essências para entregar-se ao artifício dos homens. Neste caso, porém, as essências não são propriamente minerais, mas demasiado humanas.

\* \* \*

No manuscrito de Liancourt, esclarece-se a polaridade (vício e virtude, maldade e bondade) que é também composição, visto que os pólos simplesmente não existem sozinhos: "toute autre bonté n'est en effet qu'une privation de vice ou plutôt la timidité des vices et leur endormissement". Interessante a imagem destes vícios que espreitam os homens bons, como se fitassem, sonolentos, a própria bondade. Aqui, corta-nos a frente o tópos da tentação, importante para a compreensão da proximidade do maligno, ou da míngua deste bem que, no fundo, pode ser apenas a ausência acidental e momentânea do mal.<sup>35</sup>

<sup>35</sup> A perene proximidade do maligno será a experiência diuturna dos quarenta dias no deserto, para onde o Filho foi lançado, porém, pelo Espírito Santo (Mt, 4,1; Lc, 4,1; Mc, 1,12). Experiência retomada, no campo ficcional, por José Saramago. Em seu evangelho, se é lícito misturá-lo aos outros, os quarenta dias se passam no mar da Galiléia, onde Jesus de Nazaré se vê, entretanto, entre Deus e o Diabo, numa barca: "Jesus olhou para um, olhou para outro, e viu que, tirando as barbas de Deus, eram como gémeos, é certo que o Diabo parecia mais novo, menos enrugado, mas seria uma ilusão dos olhos ou um engano por ele induzido." A fina ironia, firmando-se na linguagem coloquial que torna fundamentalmente anacrônico o testemunho deste evangelista, aliás discretamente ateu, permite não apenas que Jesus note a semelhança entre Deus e o Diabo, mas que o próprio Senhor, respondendo às instâncias de seu filho, para que expulsasse o demônio da barca, diga: "Pode-se despedir a arraia-miúda que o Diabo tem ao seu serviço, no caso de ela começar a tornar-se inconveniente por actos ou palavras, mas o Diabo, propriamente dito, não, [diz Jesus:] Portanto, veio porque esta conversa é também com ele, [Deus:] Meu filho, não esqueças o que te vou dizer, tudo quanto interessa a Deus, interessa ao Diabo." José Saramago. O evangelho segundo Jesus Cristo. São Paulo: Companhia das Letras, 1991, p.368-369. Outra experiência ficcional moderna, não menos próxima do mundo compósito de La Rochefoucauld, foi traçada por Machado de Assis, no famoso conto "A igreja do Diabo", primeira das Histórias sem data. Ali, "conta um velho manuscrito beneditino que o Diabo, em certo dia, teve a idéia de fundar uma igreja". Flertando com o texto clássico de Goethe, este Satanás machadiano desafia o Senhor, explicando-Lhe, muito claramente, porque só então resolvera lançar a pedra fundamental de sua igreja: "concluí uma observação, começada desde alguns séculos, e é que as virtudes, filhas do céu, são em grande número comparáveis a rainhas, cujo manto de veludo rematasse em franjas de algodão. Ora, eu proponho-me a puxá-las por essa franja, e trazê-las todas para minha igreja; atrás delas virão as de seda pura..." Estendendo-se, o próprio Diabo se torna um moralista, e o espírito é todo das máximas: "Vede o ardor, - a indiferença, ao menos, - com que este cavalheiro põe em letras públicas os benefícios que liberalmente espalha, ou sejam roupas, ou botas, ou moedas, ou quaisquer dessas matérias necessárias à vida... Mas não quero parecer que me detenho em cousas miúdas; não falo, por exemplo, da placidez com que este juiz de irmandade, nas procissões, carrega piedosamente ao peito o vosso amor e uma comenda... Vou a negócios mais altos..." E Deus, enfarado: "Tudo o que dizes ou digas está dito e redito pelos moralistas do mundo". E o Diabo, descendo à terra, instituiu sua igreja, baseada numa doutrina

O mundo de La Rochefoucauld não se faz propriamente de certezas. As máximas são capazes de traçar, em conjunto, desenhos variados, afirmando, negando, e recriando sentidos, sem que delas vá surgir, unívoco, o retrato do homem. Como na fábula, as máximas podem ser o córrego em que o narciso, que todos somos, se olha e reconhece; mas é um córrego, e, assim sendo, a imagem que nele se forma não será fixa nem constante, já que a correnteza permanece ativa, compondo e recompondo, sob a superfície mais ou menos lisa das águas, os sentidos da criatura humana.

Já se notou como a lapidação das máximas pode significar a atenuação das certezas. De fato, "n'être en effet que..." é uma partícula substituída, nas versões mais recentes da sentença 237, por "n'être le plus souvent que..." Permanece o módulo restritivo (ne...que), mas o movimento de afirmação, aí contido, atenua-se, o que, paradoxalmente, pode aumentar a impressão de agudeza, desde que não é mais um observador generalizante e peremptório que fala, antes uma testemunha atenta às particularidades, tradicionalmente proscritas dos tratados e catecismos, os quais, bem se sabe, refutam toda a visada cética sobre o mundo, crendo-a, talvez, excessivamente preocupada com o vário das coisas. O olhar cético, ao recair sobre o singular, para ali encontrar os sentidos e a veracidade – ou a legitimidade da observação – do mundo, recusa todas as prescrições, que, elas sim, vão desalterar-se na fonte segura da universalidade.<sup>38</sup>

tão clara quanto a divina, mas inversa: "clamava ele que as virtudes aceitas deviam ser substituídas por outras, que eram as naturais e legítimas. A soberba, a luxúria, a preguiça foram reabilitadas, e assim também a avareza, que declarou não ser mais do que a mãe da economia, com a diferença que a mãe era robusta, e a filha uma esgalgada. [...]" Neste mundo, o Diabo triunfou, pelo menos até o dia em que percebeu "que muitos dos seus fiéis, às escondidas, praticavam as antigas virtudes. Não as praticavam todas, nem integralmente, mas algumas, por partes, e, como digo, às ocultas. Certos glutões recolhiam-se a comer frugalmente três ou quatro vezes por ano, justamente em dias de preceito católico; muitos avaros davam esmolas, à noite, ou nas ruas mal povoadas; vários dilapidadores do erário restituíam-lhe pequenas quantias; os fraudulentos falavam, uma ou outra vez, com o coração nas mãos, mas com o mesmo rosto dissimulado, para fazer crer que estavam embaçando os outros." "A descoberta assombrou o diabo". E, subindo novamente aos céus, foi ter com Deus, a perguntar-lhe o motivo de "tão singular fenômeno". Disse-lhe então o Senhor: "— Que queres tu, meu pobre Diabo? As capas de algodão têm agora franjas de seda, como as de veludo tiveram franjas de algodão. Que queres tu? É a eterna contradição humana." Cf. Joaquim Maria Machado de Assis. "A igreja do Diabo", Obras completas, op.cit., vol. 2, p.369-374. Reste claro que a excursão pelos textos modernos cumpre apenas a função de uma reflexão sobre a perenidade daquele olhar de moralista, embora, evidentemente, o mundo das máximas de La Rochefoucauld não prescindisse, ele tampouco, do Deus que nunca — ou quase nunca — faz presente.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> A idéia é encontradiça na crítica de La Rochefoucauld. Formulou-a, com uma imagem particularmente interessante, Roland Barthes, ao referir-se a um desvendamento do homem "em zigzag". Cf. Roland Barthes. "La Rochefoucauld: 'Réflexions ou Sentences et maximes'", in Le degré zéro de l'écriture suivi de Nouveaux essais critiques. Paris: Seuil, 1972, p.71-88.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> La Fontaine dedicaria, ao duque de la Rochefoucauld, "L'homme et son image", onde as máximas são representadas como fonte de (des)encantamento deste eterno narciso que todos somos. Cf. Jean de La Fontaine. "L'homme et son image" (I, 11), Fables (éd. J.-P. Collinet). Paris: Gallimard, 1991, p.63-64.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> É o que terá permitido, a Philippe-Joseph Salazar, falar em uma hyperphysique, referindo-se à busca cética de uma natureza humana sempre variada e mutante. Cf. Philippe-Joseph Salazar. "Aut asinus aut rex: La Mothe Le Vayer courtisan". Colloque "Le Philosophe et la Cour; XVII<sup>e</sup>-XVIII<sup>e</sup> siècles", org. Emmanuel Bury, Versailles, octobre 1999.

Mas La Rochefoucauld não é um cético. Não há que buscar, às máximas, a risonha dúvida de Montaigne, sempre confinante, aliás, com o escárnio. La Rochefoucauld talvez se aproxime mais deste espírito dos geômetras, caro ao século XVII. Foi pensando na geometria que os autores da gramática de Port-Royal, Nicole e Arnauld, mostraram como o conceber por abstração é um longo caminho, que nos leva do indivíduo até o mais alto grau da universalidade. Aí estão contidos os "acidentes" a determinar o singular, e creio ser razoável acreditar que La Rochefoucauld exercite sua pena, com superior desenvoltura, nestas trilhas que levam do particular ao genérico, sem que haja, necessariamente, uma sucessão clara de etapas, ou de níveis. Isto é, a máxima é muitas vezes capaz de nos levar pelas mãos, em meio ao caminho, fazendo sentir que a mais geral das observações pode nos dizer respeito, mas sugerindo, ao mesmo tempo, que tal observação da natureza humana só faz sentido se descermos todos os degraus da abstração. Mas, então, essa natureza deixa de ser o apanágio do gênero, para reencontrar-se, em nós, atomizada. Ao

Há que precaver-se, entretanto, porque nós somos capazes, a exemplo do médico provençal, de ler e ouvir com o auxílio dos filósofos das luzes, pensando num *indivíduo* que se torna, progressivamente, a matéria mesma de um discurso sobre o homem, no plano literário

<sup>40</sup> "Cette parenté des deux univers, l'univers humain et l'univers intérieur, parenté que dénote l'usage du vocabulaire de l'individualité et de l'activité humaines pour l'expression de la vie intérieur, montre l'unité de vue d'une œuvre: continuité et discontinuité, permanence et changement ne sont que les faces complémentaires d'une réalité que la pensée ne peut qu'approcher, sans parvenir jamais à l'exprimer totalement." Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.50.

<sup>39 &</sup>quot;[...] On voit par là combien est ridicule l'argument de quelques Sceptiques, qui veulent faire douter de la certitude de la Geometrie, parcequ'elle suppose des lignes & des surfaces qui ne sont point dans la nature. Car les Geomettres ne supposent point qu'il y ait des lignes sans largeur, ou des surfaces sans profondeur; mais ils supposent seulement qu'on peut considerer la longueur sans faire attention à la largeur; ce qui est indubitable, comme lorsqu'on mesure la distance d'un ville à une autre, on ne mesure que la longueur des chemins, sans se mettre en peine de leur largeur. Or plus on peut séparer les choses en divers modes, & plus l'esprit devient capable de les bien connoître. [...] La troisième manière de concevoir les choses par abstraction, est quand une même chose ayant divers attributs on pense à l'un sans penser à l'autre, quoiqu'il n'y ait entr'eux qu'une distinction de raison. Et voici comme cela se fait. Si je fais, par exemple, reflexion que je pense; & que par consequent je suis moi qui pense, dans l'idée que j'ai de moi qui pense, je puis m'appliquer à la consideration d'une chose qui pense, sans faire attention que c'est moi, quoiqu'en moi, moi & celui qui pense ne soit que la même chose. Et ainsi l'idée que je concevrai d'une personne qui pense, pourra représenter non seulement moi, mais toutes les autres personnes qui pensent. De même ayant figuré sur un papier un triangle équilatere, si je m'attache à le considerer au lieu où il est avec tous les accidens qui le déterminent, je n'aurai l'idée que d'un seul triangle. Mais si je détourne mon esprit de la consideration de toutes ces circonstances particulieres, & que je ne l'applique qu'à penser que c'est une figure bornée par trois lignes égales, l'idée que je m'en formerai me représentera d'une part plus nettement cette égalité des lignes, & de l'autre sera capable de me représenter tous les triangles équilateres. Que si je passe plus avant, & que ne m'arrêtant plus à cette égalité des lignes, je considere seulement que c'est une figure terminée par trois lignes droites, je me forme une idée qui peut représenter toutes sortes de triangles. Si ensuite ne m'arrêtant point au nombre des lignes, je considere seulement que c'est une surface platte, bornée par des lignes droites, l'idée que je me formerai pourra représenter toutes les figures rectilignes; & ainsi je puis monter de degré jusqu'à l'extension. Or dans ces abstractions on voit toûjours que le degré inferieur comprend le superieur avec quelque détermination particuliere, comme moi comprend ce qui pense, & le triangle équilatere comprend le triangle, & le triangle la figure rectiligne; mais que le degré superieur étant moins déterminé peut représenter plus de choses." Antoine Arnauld, Pierre Nicole. La logique ou l'art de penser, contenant, outre les régles communes, plusieurs observations nouvelles, propres à former le jugement (éd. Pierre Clair, François Girbal). Paris: Vrin, 1993 [1662], p.56-57.

ou filosófico. A "literatura" do século XVII, contudo, e se é lícito chamá-la assim, não contempla ainda estas nossas idéias de individualidade, embora o discurso cético e mesmo a experiência interior reavivada pela "literatura" jansenista possam prenunciá-las. 41 Mas, como no caso da referida cadeia de abstrações, manejada por La Rochefoucauld, não haverá aí uma linha evolutiva segura. Os homens do "futuro" é que se apossaram da memória letrada e dos conceitos forjados no século XVII, para conceber, finalmente, a idéia de um indivíduo em que se resguarda uma interioridade refratária às explicações, que a poética literária moderna tentará atingir de diversas maneiras.

O século XVII é mais claro, ou, se se quiser, mais lógico. Não busquemos, nas máximas, o discurso sobre o homem *in genere*, mas tampouco deixemo-nos iludir com a idéia de lá encontrar o discurso atormentado da individualidade, da compreensão multívoca ("equívoca", no vocabulário lógico de Port-Royal) do homem particular. A bem da verdade, o

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Seria talvez possível elucidar a falência dos códigos retóricos, e o surgimento deste discurso sobre o "individual", sondando o complexo entroncamento entre cartesianismo e literatura agostiniana no século XVII (investigando Malebranche e Bayle, notadamente), tarefa que foge às pretensões deste trabalho. Convém lembrar, entretanto, que o autor do Discurso do método fundava o conhecimento sobre um cogito que prescindiria, inicialmente, da memória letrada, apoiando-se apenas na experiência disciplinada do próprio pensar, mas, ao mesmo tempo, os mestres de Port-Royal procuravam demolir a autoridade dos pagãos (anunciando ou alimentando a querela dos Antigos e Modernos, tão candente nos últimos decênios do século), questionando toda pedagogia que não repousasse sobre a experiência da descoberta interior, e de uma escuta voltada para o silêncio significante da prece. Cf. René Descartes. Discours de la méthode. Paris: Bookking International, 1996, p.11-95. Emmanuel Bury, cujas teses procuro seguir aqui, lembra o caso de Pierre Coustel, que ensinou nas Petites Écoles, tradutor de Cícero, mas, finalmente, um crítico severo deste "Sábio do mundo": "j'ai fait voir que rien n'est plus faux, ni plus trompeur que ces grandes maximes qu'on tire de luy de pére en fils & dont on fait toute la parure du beau monde" (Discernement de la vraye et de la fausse morale, 1695). Este "anti-humanisme" podia, então, roer as bases da retórica, fundadas no solo das crenças civis, que têm a palavra - escrita e falada - como o laço da contensão social. "En lui refusant toute légitimité dans son rapport à la vérité morale (fausseté des vertus qu'elle prône, incapacité à connaître le vrai bien, etc.), la critique augustinienne plaçait résolument la res literaria du côté du mensonge et des ténèbres, de la corruption du moi et de l'amour-propre. L'instruction des mœurs, le docere cher à Horace, ne pouvait décidément pas être liée au plaisir lettré, à la delectatio que prônait l'humanisme." Emmanuel Bury. Littérature et politesse: l'invention de l'honnête homme (1580-1750), op.cit., p.142. Na linha argumentativa de Bury, Malebranche parece mesmo ser um dos autores fundamentais para se compreender o salto mortal entre um tempo em que a retórica era ainda plena de sentido, e o momento seguinte, quando a procura de uma verdade interior se sobrepõe à busca da verossimilhança, fundando preocupações que poderíamos já nomear, sem risco de anacronismo, "estéticas": "d'une part, à la suite de Descartes, il [Malebranche] instruit à son tour un véritable procès du savoir livresque lorsqu'il établit les fondements de la recherche de la vérité. D'autre part, sa réflexion sur le plaisir et l'affirmation d'un 'sentiment intérieur' posent d'une façon inédite les rapports entre conscience morale et esthétique, ce qui aura un grand retentissement par la suite." Idem, p.147. É verdade que, então, abria-se caminho, a contrapelo das crenças jansenistas, para a busca de uma moralidade natural, baseada nos sentimentos e instintos; o século XVIII se anunciava. Pode-se já imaginar que José da Silva Lisboa, experimentando a sobrevida da retórica nos domínios intelectuais luso-brasileiros, no início do século XIX, pretendia justamente reencontrar o poder organizador da palavra, reafirmando seu valor como pedra fundamental da coletividade. É significativo que o faça esconjurando, em grande medida, a experiência pedagógica defendida por Rousseau, toda calcada na renúncia à cultura letrada e no respeito à natureza, com a crença na superioridade dos instintos. Como veremos adiante, o autor brasileiro termina seu catecismo contrapondo-se, vigorosamente, à desconfiança jansenista nos valores humanos, propondo, se não estou enganado, uma espécie de resgate da ética aristotélica. Não é surpreendente, entretanto, que o estabelecimento das linhas que separam o mal e o bem, vícios e virtudes, seja, em sua obra moralizadora, o reestabelecimento de valores tradicionais, que os homens do século XVIII, especialmente na França, tinham posto a perder. Assim, o que o incomodava, mais que a simples "moral mundana", parecia ser a experiência - essencialmente mundana, também - que anuncia os direitos do indivíduo, subvertendo uma ordem secularmente estabelecida, imperfeitamente estampada, segundo suas crenças, na superior ordem divina. O tema é objeto do próximo capítulo.

próprio La Rochefoucauld não se importava com estas questões, atento que estava aos caracteres, às paixões e aos humores capazes de conformar e explicar o humano.

\* \* \*

O fundo jansenista sobre o qual se costura o discurso do moralista é um tema relevante, sem dúvida, para a compreensão do universo fragmentário das máximas, e de sua "antropologia". Para esclarecê-los, uma breve sondagem da "recepção" e da "fortuna editorial" do texto pode ser bastante útil.

Nos primeiros anos da década de 1660, antes ainda de serem publicadas, as sentenças eram submetidas a uma espécie de "levantamento", organizado a partir do núcleo de relações da marquesa de Sablé. Em 1663, a amiga de La Rochefoucauld recebia uma carta, em que Mme de Schonberg mostrava-se impressionada com os aforismos que lhe haviam sido enviados, embora não parecesse inteiramente pronta a sucumbir aos seus encantos:

[...] tout ce qu'il m'en paraît, en général, c'est qu'il y a en cet ouvrage beaucoup d'esprit, peu de bonté, et forces vérités que j'aurais ignorées toute ma vie si l'on ne m'en avait fait apercevoir. Je ne suis pas encore parvenue à cette habileté d'esprit où l'on ne connaît dans le monde ni honneur ni bonté ni probité; je croyais qu'il y en pouvait avoir. Cependant, après la lecture de cet écrit, l'on demeure persuadé qu'il n'y a ni vice ni vertu à rien, et que l'on fait nécessairement toutes les actions de la vie. S'il est ainsi que nous ne nous puissions empêcher de faire tout ce que nous désirons, nous sommes excusables, et vous jugez de là combien ces maximes sont dangereuses. Je trouve encore que cela n'est pas bien écrit en français, c'est-àdire que ce sont des phrases et des manières de parler qui sont plutôt d'un homme de la cour que d'un auteur. Cela ne me déplaît pas, et ce que je vous en puis dire de plus vrai est que je les entends toutes comme si je les avais faites, quoique bien des gens y trouvent de l'obscurité en certains endroits. [...] Je ne sais si cela réussira imprimé comme en manuscrit; mais si j'étais du conseil de l'auteur, je ne mettrais point au jour ces mystères qui ôteront à tout jamais la confiance qu'on pourrait prendre en lui: il en sait tant là-dessus, et il paraît si fin, qu'il ne peut plus mettre en usage cette souveraine habileté qui est de ne paraître point en avoir. Je vous dis à bâton rompu tout ce qui me reste dans l'esprit de cette lecture [...]<sup>43</sup>

(éd. Truchet), op.cit., especialmente p.385-390.

43 "Lettre de Mme de Schonberg à Mme de Sablé, 1663", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.564-567.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Com o "levantamento", a marquesa pretendia avaliar a sorte das máximas perante o público. Segundo Jacques Truchet, assim se explicaria, em parte, a existência de manuscritos diferentes, datados de 1663, de onde proviria, inclusive, a edição holandesa rejeitada por La Rochefoucauld, publicada clandestinamente em 1664, sem o nome do autor. De Truchet, consultem-se as notas e introduções a cada uma das seções da edição crítica das máximas. Cf. La Rochefoucauld. *Maximes* (éd. Truchet) on cit, especialmente p 385-390.

O sinal de "perigo", exposto neste documento coevo, acompanharia por muito tempo a leitura das máximas. Assim também, a impressão de que a linguagem aforística provinha de um autêntico cortesão, talvez libertino, e que além do mais colocava em dúvida a honra, a bondade e a probidade humanas, sobrepondo-lhes uma habileté que parece anunciar as armadilhas profundas do discurso, armadas num campo onde cresce e floresce o esprit.

Destaca-se, ademais, o misto de prazer e desagrado, de reconhecimento ("comme si je les avais faites") e estranhamento ("l'obscurité en certains endroits") da leitora diante de um texto compósito, em que se casam a agudeza da observação e um certo despeito em face dos valores humanos ("beaucoup d'esprit, peu de bonté").

A mesma Mme de Schonberg, ainda em 1663, enviava a Sablé uma carta que recebera, relativa às máximas. Seu autor, desconhecido, traz o testemunho inequívoco de que o jansenismo subjacente às sentenças podia ser plenamente identificado e caracterizado por um contemporâneo:

A considérer superficiellement l'écrit que vous m'avez envoyé, il semble tout à fait malin, et il ressemble fort à la production d'un esprit fier, orgueilleux, satirique, dédaigneux, ennemi déclaré du bien, sous quelque visage qu'il paraisse, partisan très passionné du mal, auquel il attribue tout, qui querelle et qui choque toutes les vertus, et qui doit enfin passer pour le destructeur de la morale et pour l'empoisonneur de toutes les bonnes actions, qu'il veut absolument qui passent pour autant de vices déguisés. Mais quand on le lit avec un peu de cet esprit pénétrant qui va bientôt jusqu'au fond des choses pour y trouver le fin, le délicat et le solide, on est contraint d'avouer ce que je vous déclare, qu'il n'y a rien de plus fort, de plus véritable, de plus philosophe, ni même de plus chrétien, parce que dans la vérité c'est une morale très délicate qui exprime d'une manière peu connue aux anciens philosophes et aux nouveaux pédants la nature des passions qui se travestissent dans nous si souvent en vertus. C'est la découverte du faible de la sagesse humaine et de la raison, et de ce qu'on appelle force d'esprit; c'est une satire très forte et très ingénieuse de la corruption de la nature par le péché originel, de l'amour-propre et de l'orgueil, et de la malignité de l'esprit humain qui corrompt tout quand il agit de soi-même sans l'esprit de Dieu. C'est une agréable description de ce qui se fait par les plus honnêtes gens quand ils n'ont point d'autre conduite que celle de la lumière naturelle et de la raison sans la grâce. C'est une école de l'humilité chrétienne, où nous pouvons apprendre les défauts de ce que l'on appelle si mal à propos nos vertus; c'est un parfaitement beau commentaire du texte de saint Augustin qui dit que toutes les vertus des infidèles sont des vices, c'est un anti-Sénèque, qui abat l'orgueil du faux sage que ce superbe philosophe élève à l'égal de Jupiter; c'est un soleil qui fait fondre la neige qui couvre la laideur de ces rochers infructueux de la seule vertu morale; c'est un fonds très fertile d'une infinité de belles vérités qu'on a le plaisir de découvrir en fouissant un peu par la méditation. Enfin, pour dire nettement mon sentiment, quoiqu'il y ait partout des paradoxes, ces paradoxes sont pourtant très véritables, pourvu qu'on demeure toujours dans les termes de la vertu morale et de la raison naturelle, sans la grâce. Il n'y en a point que je ne soutienne, et il en a même plusieurs qui s'accordent parfaitement avec les sentences de

l'Ecclésiatique, qui contient la morale du Saint-Esprit. Enfin, je n'y trouve rien à reprendre que ce qu'il dit qu'on ne loue jamais que pour être loué, car je vous jure que je ne prétends nulles louanges de celles que je suis obligé de lui donner, et dans l'humeur où je suis je lui en donnerais bien d'autres. Mais il y a là-bas un fort honnête homme qui m'attend dans son carrosse pour me mener faire l'essai de notre chocolate. Vous y avez quelque intérêt, et moi aussi, parce que vous êtes de moitié avec Mme la princesse de Guymené pour m'en faire ma provision.<sup>44</sup>

As máximas como um "comentário" do texto agostiniano é idéia que poderia afastar qualquer dúvida sobre as intenções cristãs do autor. Cruzando esta carta à correspondência enviada pelo próprio duque de la Rochefoucauld à marquesa de Sablé, Jacques Truchet nota o intenso interesse do moralista em ter consigo, por um momento que fosse, o "discours" epistolar.<sup>45</sup>

Salta aos olhos, lendo a carta, a ambivalência do retrato moralista, a um só tempo mundano e elevado. A idéia das máximas como a "sátira" dos sucessos humanos de após a Queda deixa perceber o caráter dúplice de um discurso que volta para o mundo suas "luzes naturais" (as únicas disponíveis, num universo desprovido de Graça), mas que, permitindo perceber a corrupção e a fraqueza da sabedoria dos homens, podia também tornar-se uma "escola da humildade cristã".

A humilhação recebida com gozo é um traço de submissão e humildade que uma certa tradição cristã terá acentuado, ao longo do tempo, buscando compreender a relação dos homens com a grandeza e a inefabilidade da esfera divina. No discurso engraçado de Pascal, a humilhação é tema constante, mas mesmo em La Rochefoucauld a humildade cristã não é estrangeira. Máxima 358: "L'humilité est la véritable preuve des vertus chrétiennes: sans elle nous conservons tous nos défauts, et ils sont seulement couverts par l'orgueil qui les cache aux autres, et souvent à nous-mêmes".

A piedade se esvai, entretanto, se à máxima 358 contrastarmos a de número 254: "L'humilité n'est souvent qu'une feinte soumission, dont on se sert pour soumettre les autres; c'est un artifice de l'orgueil qui s'abaisse pour s'élever; et bien qu'il se transforme en mille

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> "Lettre, d'auteur inconnu, à Mme de Schonberg, transmise par elle à Mme de Sablé, 1663", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.568-569.

As Num bilhete autógrafo, La Rochefoucauld pedia à marquesa de Sablé que lhe enviasse o discurso, cujo conteúdo deve tê-lo impressionado: "Ce dimanche au soir. – Je ne sais plus d'invention pour entrer chez vous; on m'y refuse la porte tous les jours. Je ne sais si la fille à qui j'ai parlé vous aura bien expliqué la grâce que je vous demande; c'est de me prêter pour une heure le discours que Mme de Schonberg vous a envoyé sur les maximes. Je vous supplie très humblement de ne me refuser pas. Outre l'envie que j'ai de le voir, il est même nécessaire pour une raison que j'aurai l'honneur de vous dire. Je vous donne toutes les sûretés que vous pouvez désirer pour le secret; mais, au nom de Dieu, ayez la bonté de m'envoyer cet écrit par le retour de ce laquais." La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.569-570, note 3.

manières, il n'est jamais mieux déguisé et plus capable de tromper que lorsqu'il se cache sous la figure de l'humilité". Estaremos, aqui, diante de um desses pontos altos na tessitura das máximas, quando a certeza e o conforto diante da leitura de uma sentença se diluem no caldo de desconfiança, que a vista de outra sentença terá oferecido ao leitor. Este movimento tampouco escaparia aos contemporâneos.<sup>46</sup>

A humildade, portanto, será um virtude rara, como rara é a máxima 358, estranhável num conjunto pouco favorável à sinceridade dos homens. É preciso insistir, porém, sobre o sentido desta humildade e da correlata humilhação da natureza humana, que deita raízes profundas na história do cristianismo.

As primeiras perseguições aos cristãos apareceram sob Nero, apenas algumas décadas após a morte de Jesus. Tácito supõe que o imperador os tenha acusado de causadores do incêndio de Roma para afastar os rumores de que ele próprio ateara fogo à cidade. (Roma, "onde tudo o que se conhece de atroz ou de infame aflui de todas as partes"...) Tácito, segundo Jean Daniélou, nota contudo que os seguidores do Cristo foram presos não tanto pela acusação de incendiários, como pelo ódio que votavam ao gênero humano. O odium humani generis de Tácito traduziria o grego misantropia, deixando ver a primeira e radical aversão do cristianismo à Cidade terrestre.<sup>47</sup>

Não se trata, claro está, de imaginar uma ponte segura entre o século XVII e o primeiro século desta era, mas apenas notar que os cristãos podiam considerar-se misantropos, quando enquadrados pelas leis citadinas. Antes ainda dos suplícios, da anacorese e do longo martirológio, a humildade se punha à prova diante do poder da Cidade, e os cristãos eram

siècle", in L.-J. Rogier, R. Aubert, M.D. Knowles (dir.). Nouvelle Histoire de l'Église. Paris: Seuil, 1963, vol.1, p.112-113.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Nos primeiros anos da década de 1670, La Rochefoucauld enviava a Mme de Rohan, abadessa de Malnoue, uma série de máximas destinadas à quarta edição, e dela recebia uma resposta naturalmente elogiosa, mas com alguns reparos, não apenas ao olhar masculino do duque, que, segundo ela, penetrara o coração dos homens, bem mais que o das mulheres, mas também à maxima 358 sobre a humildade: "La maxime sur l'humilité me paraît encore parfaitement belle, mais j'ai été bien surprise de trouver là l'humilité. Je vous avoue que je l'y attendais si peu qu'encore qu'elle soit si fort de ma connaissance depuis longtemps, j'ai eu toutes les peines du monde à la reconnaître au milieu de tout ce qui la précède et qui la suit. C'est assurément pour faire pratiquer cette vertu aux personnes de notre sexe que vous faites des maximes où leur amour-propre est si peu flatté. J'en serais bien humiliée en mon particulier, si je ne me disais à moi-même ce que je vous ai déjà dit dans ce billet, que vous jugez encore mieux du cœur des hommes que de celui des dames, et que peut-être vous ne savez pas vousmême le véritable motif qui vous les fait moins estimer. Si vous en aviez toujours rencontré dont le tempérament eût été soumis à la vertu, et les sens moins forts que la raison, vous penseriez mieux que vous ne faites d'un certain nombre qui se distingue toujours de la multitude, et il me semble que Mme de La Fayette et moi méritons bien que vous ayez un peu meilleure opinion du sexe en général. Vous ne ferez que nous rendre ce que nous faisons en votre faveur, puisque malgré les défauts d'un million d'hommes nous rendons justice à votre mérite particulier, et que vous seul nous faites croire tout ce qu'on peut dire de plus avantageux pour votre sexe. Etc." "Réponse de Mme de Rohan à l'envoi précédent", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.588-589. <sup>47</sup> Sobre as primeiras perseguições aos cristãos e o relato de Tácito, leia-se Jean Daniélou. "Des origines à la fin du troisième

perseguidos porque, supostamente, odiavam-na. A ponte não é segura, mas está lá: que se pense no ódio que Versailles – a cidade clássica – votou às religiosas e aos Solitários que ousaram afastar-se do mundo, recolhendo-se nos bosques de Port-Royal-des-Champs; que se recorde, finalmente, a significativa investida de Luís XIV, já velho, mandando arrasar a abadia e profanar os túmulos, pois nem os jansenistas mortos poderiam descansar.

Figura alguma terá marcado tão fundo esta imagem do retiro, e do recusar-se ao mundo – suprema misantropia, – que madre Maria Angélica, a flor dos Arnauld. A narrativa envolvente de Dominique de Courcelles, baseada livremente nos Mémoires pour servir à l'Histoire de Port-Royal et à la vie de la Révérende Mère Marie Angélique Arnauld Réformatrice de ce Monastère, publicados em Ultrecht, em 1742, e oriundos de testemunhos deixados pelas religiosas que viveram a morte da superiora, pode ser esclarecedora, se quisermos compreender o sentido da humilhação, no horizonte jansenista do século XVII.<sup>48</sup>

"Morte em vida" é divisa de Bérulle, capaz de sintetizar o isolamento monástico, mas também o divino *aneántissement* que viviam as religiosas, negadas ao mundo, mas sobretudo – como nota com sensibilidade Dominique de Courcelles, – anuladas em sua corporeidade e feminilidade. Ouçamo-la, referindo-se à morte de madre Maria Angélica, ocorrida em 6 de agosto de 1661, dia da Transfiguração:

Ce qui triomphait maintenant, en ce jour de la Transfiguration de l'année 1661, c'était bien l'envers de la gloire: la nuit froide du tombeau et da la mort et les cruelles afflictions de Port-Royal. Tel était le "temple de la paix et de la gloire de Dieu", en lequel il convenait de croire qu'Elle était entrée. Tel était le terme de l'anéantissement qu'Elle avait sans cesse recherché et du jeu difficile de la justice et de la vérité. Cette vérité - la sienne - n'appartenait pas à l'éblouissement mais au fond nocturne et glacial, secret, muet, sur lequel l'éblouissement avait choisi d'apparaître. La transfiguration du Fils unique et bien-aimé qui a toute la faveur du Père n'était en fin de compte qu'un éclair très transitoire qui fulgurait sur la durable et sanglante passion du Fils de l'Homme, rejoignant justement celle du fils unique possédé et défiguré par la puissance de mort. Martin de Barcos, neveu de Saint-Cyran et lui-même abbé de Saint-Cyran, écrivit: Il est clair que Dieu lui a donné part à la gloire des Martyrs, laquelle ne s'acquiert pas seulement en souffrant les persécutions des infidèles et de hérétiques, mais aussi en recevant humblement les violences des Catholiques qui s'opposent à la justice et au service qu'on rend à Dieu selon l'Évangile. L'anéantissement était le glorieux effet de la justice et de la vérité, du service d'un Dieu anéanti vénérable et effrayant. La vraie connaissance était un savoir reçu dans le vide de la conscience, ce sommeil des Justes, quand l'âme était devenue le désert des pensées. La vérité qui détruisait déifiait. La maison de Port-Royal - le désert de Port-Royal - devait bien exister immobile comme Dieu même, dépourvue d'espace et de temps, extension ou aventure d'Elle-

<sup>48</sup> Cf. Dominique de Courcelles. Le sang de Port-Royal. Paris: L'Herne, 1994.

même éclipsée. Dans les années 1709-1711, le Roi, devenu âgé de soixante-dix ans et maître d'une France ravagée, fit détruire Port-Royal. On arracha les pierres des bâtiments et des tombes. Ainsi se consommait la sanctification de *l'innocente victime qui s'est offerte en mille manières toutes saintes sur l'autel de son adorable Sauveur*, et se marquait aussi une certaine dramatisation de Port-Royal par le sacrifice. Les Sœurs, muettes et éplorées, et les amateurs de reliques, fébriles et avides, ne renverraient-ils aucun écho à Celle qui avait voulu fort peu parler et encore moins écrire? Croix morte, arbre brisé, chair effondrée, pierre d'angle finalement arrachée, flux tari, sans aucun assentiment extérieur, il ne restait même plus une ombre qui s'agiterait vainement sur une scène déjà disparue et glacée. Comme si sa vérité n'était en définitive que l'évidence éclatante de l'anéantissement et du vide, la perfection possédée de l'absence, la seule certitude de la mort. Or, dans le même temps, se recueillait et se développait un véritable fleuve d'écriture: celui de la mémoire des Sœurs de Port-Royal, de qu'Elle avait été – porté et écrit par celles qui lui avaient survécu. 49

Aí estão os escritos das religiosas, como fonte de reportagem do silêncio significante – tema agostiniano por excelência – de Port-Royal.<sup>50</sup> Tal silêncio, note-se bem, pode ser ouvido como despeito aos homens, e à política da Cidade. E é fato que uma repulsa ao mundo se deixa flagrar no isolamento físico e territorial da abadia, em sua versão campestre, e na opção por habitar o pântano malsão que é também um calvário – o caminho da morte – nesta vida.<sup>51</sup>

Na carta recebida por Mme de Schonberg, relativa às máximas de La Rochefoucauld, falava-se delas como uma "escola da humildade cristã", o que nos fez pensar na humilhação

<sup>49</sup> Idem, p.31-33.

Nation, p. 17-33.

A imagem do deserto era fundamental para Saint-Cyran. A relação com o silêncio, lugar do Verbo, lembra, então, a importância de calar-se e isolar-se do burburinho do mundo. Nota Dominique de Courcelles que madre Maria Angélica atribuía extrema importância à celebração dos ofícios litúrgicos sem novos cantos ou música, mas simplesmente em cantochão, como ensinava o velho costume cisterciense: "ce chant était bien le fruit de la langue, mais d'une langue qui abandonnait son statut originaire pour avoir la forme du creux, aménageant des intervalles, des courbes amples et des effets d'écho". Cf. Idem, p.89-90. Suponho que o tema da música e do silêncio em santo Agostinho possa ajudar a compreender a simulação de um "afastamento" do mundo – fundamental na perspectiva moralista, – na sondagem do foco narrativo do último romance de Machado de Assis, o Memorial de Aires. Machado, como se sabe, era freqüentador assíduo de Pascal, e lia Agostinho na tradução de Arnauld d'Andilly, irmão de madre Maria Angélica. Procurei desenvolver tais sugestões num texto recente, a que envio o leitor. Cf. Pedro Meira Monteiro. "Um sonho machadiano", Estudos Avançados, São Paulo, IEA/Usp, (42) mai-ago. 2001 (no prelo).

<sup>(42),</sup> mai-ago. 2001 (no prelo).

51 É impressionante, entretanto, o misto de mundanidade e elevação, quando a referência era a abadia de Port-Royal-des-Champs e seus arredores. Inegável que, a despeito da sinceridade dos sentimentos cristãos dos Solitários, podia haver qualquer coisa de charmante em fugir ao bulício de Paris. Mme de Sévigné rendeu-se a Port-Royal em 1674, e, numa de suas famosas cartas, confessava à filha, entusiasmada: "Je vous avoue que j'ai été ravie de voir cette divine solitude, dont j'avais tant oui parler; c'est un vallon affreux, tout propre à faire son salut". Apud Dominique de Courcelles. Le sang de Port-Royal, op.cit., p.83. Momento em que o prazer mesmo se mescla à abnegação, e o amor-próprio se entremostra, quando o críamos expulso de nossas vistas: que se recorde ainda o caso de Mlle d'Épernon, afilhada de Luís XIII e Ana D'Áustria, retirada no convento das carmelitas, à rua Saint-Jacques, onde leria, provavelmente em 1659, uma das primeiras versões do célebre retrato do amor-próprio, da lavra de La Rochefoucauld, a ela oferecido. Significativamente, entretanto, o retrato seria assinado pelo amor-próprio, ele mesmo ("Vostre tres humble et tres obéissant serviteur L'Amour propre"). Curioso é que a protéica criatura, pouco talvez à maneira da loucura de Erasmo, declare-se um velho amigo de Mlle d'Épernon, por ela ultrajado, mas ainda assim um seu fiel e sempre inseparável companheiro... Leia-se, a propósito, Jacqueline Plantié. "'L'amour-propre' au Carmel: petite histoire d'une grande maxime de La Rochefoucauld", Revue d'Histoire littéraire de la France, n.4, juillet-août 1971, p.561-573.

como primeiro passo para a consciência sobre a pequenez do homem diante da magnificência de Deus. Na imaginação jansenista, nada restaria à alma piedosa, que pretendesse verdadeiramente seguir os passos do Cristo, senão o *anéantissement*, de que são exemplo a vida e a morte atormentadas de madre Maria Angélica.

Esta negação do mundo, almejando tocar as raias do divino, é capaz de nos lembrar a poesia religiosa forjada na ambiência barroca da Península Ibérica, de que não se exclui, contudo, um fundo sensível e mesmo erótico, conquanto o Esposo e a Esposa sejam as figurações do Cristo e da Alma, ou da Igreja, num casamento místico. Não é extemporânea a lembrança, porque, para bem compreender o mundo das máximas de La Rochefoucauld, será preciso acompanhar um movimento de desvendamento que se faz como percurso do espírito no universo danado da carne, com a entrada do observador na física e na lógica mundanas, para somente então, entregue à máquina das paixões humanas, retratá-la adequadamente.

Não será exagerado enxergar o duque moralista como um homem que empresta sua pena à *moral mundana*, buscando fixá-la e compreendê-la, decifrando-a a partir dos códigos de conduta e dos valores de um certo estrato social. Mas, antes de nos aproximarmos do século XIX, quando a imagem de um La Rochefoucauld corruptor encontraria um partidário mesmo nos trópicos, é preciso entender a fortuna do texto, e os movimentos que ele comporta, fazendo-nos oscilar entre a mais exigente moral cristã e a mais desabrida entrega aos prazeres mundanos. A carta do amigo de Mme de Schonberg, aliás, interrompe-se, sugestivamente, com um prosaico convite para o chocolate, bebida porventura capaz de aquentar o espírito enregelado pela desconfiança, empenhado em humilhar a natureza humana para dignificar a divina.

\* \* \*

A idéia de que o retrato traçado pelas máximas de La Rochefoucauld fosse apenas a imagem do homem em seu estado decaído (anunciando claramente a chave de leitura de José da Silva Lisboa) era presente entre os contemporâneos, e é interessante que o famoso "Discours" de La Chapelle-Bessé, prefaciando a primeira edição autorizada, de 1665, se desenvolvesse num tom profilático, respondendo antecipadamente aos argumentos que os leitores poderiam contrapor ao texto, criticando-o. Decerto, a expectativa sobre esse

presumido leitor criou-se a partir da "consulta" de Mme de Sablé, e das diversas cartas que, desde alguns anos antes, ela vinha colecionando.

Após deter-se sobre o caráter "desordenado" das máximas, de que trataremos adiante, La Chapelle-Bessé, em seu *discours*, se adiantava às críticas daqueles que supunham

[...] que les Réflexions détruisent toutes les vertus. On peut dire à cela que l'intention de celui qui les a écrites paraît fort éloignée de les vouloir détruire; il prétend seulement faire voir qu'il n'y en a presque point de pures dans le monde, et que dans la plupart de nos actions il y a un mélange d'erreur et de vérité, de perfection et d'imperfection, de vice et de vertu; il regarde le cœur de l'homme corrompu, attaqué de l'orgueil et de l'amour-propre, et environné de mauvais exemples comme le commandant d'une ville assiégée à qui l'argent a manqué: il fait de la monnaie de cuir, et de carton; cette monnaie a la figure de la bonne, on la débite pour le même prix, mais ce n'est que la misère et le besoin qui lui donnent cours parmi les assiégés. De même la plupart des actions des hommes que le monde prend pour des vertus n'en ont bien souvent que l'image et la ressemblance. Elles ne laissent pas néanmoins d'avoir leur mérite et d'être dignes en quelque sorte de notre estime, étant très difficile d'en avoir humainement de meilleures. Mais quand il serait vrai qu'il croirait qu'il n'y en aurait aucune de véritable dans l'homme, en le considérant dans un état purement naturel, il ne serait pas le premier qui aurait eu cette opinion. Si je ne craignais pas de m'ériger trop en docteur, je vous citerais bien des auteurs, et même des Pères de l'Eglise, et de grands saints, qui ont pensé que l'amour-propre et l'orgueil étaient l'âme des plus belles actions des païens. [...] L'auteur des Réflexions n'en fait pas de même: il expose au jour toutes les misères de l'homme. Mais c'est de l'homme abandonné à sa conduite qu'il parle, et non pas du chrétien. Il fait voir que, malgré tous les efforts de sa raison, l'orgueil et l'amour-propre ne laissent pas de se cacher dans les replis de son cœur, d'y vivre et d'y conserver assez de forces pour répandre leur venin sans qu'il s'en aperçoive dans la plupart de ses mouvements.52

A apresentação das máximas pelo viés da "imperfeição" deste nosso mundo pode ajudar a esclarecer o jansenismo de seu autor, cuja fonte se encontra menos nas discussões teológicas de Port-Royal que no ambiente misto em que ele viveu, feito de prazeres e penitências. Mas o tom levemente pedagógico de La Chapelle-Bessé casa-se mal às sentenças.

Se o autor do discours insiste na idéia de um retrato do homem em seu estado decaído – alinhando-se a vários de seus contemporâneos, – ele contudo parece guardar alguma esperança na marca da boa moeda. Para acompanhar a metáfora bélica utilizada, é como se o sítio que nos foi imposto pudesse ser temporário. La Chapelle-Bessé entende perfeitamente o estado corrupto do homem, desenhado pela pena de La Rochefoucauld, embora o tom "esclarecedor" de seu discurso seja capaz de sugerir que um dia o sítio cairá, como se

<sup>52 &</sup>quot;Discours sur les Réflexions ou sentences et maximes morales", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.271-272. A fixação da autoria do discurso – anônimo em sua origem – deve-se a Gilbert, no século XIX.

pudéssemos nos ver diante de uma nova economia, em que a moeda de papel se tornasse finalmente desnecessária, recuperando-se a verdadeira, metálica. É difícil compreender de outra forma sua ressalva: "mais c'est de l'homme abandonné à sa conduite qu'il parle, et non pas du chrétien".

Pelo contrário, pode ser do homem cristão, consciente da perda de toda pureza original, que fala La Rochefoucauld. A diferença é de tom, mas sumamente importante: La Chapelle-Bessé, didático, parece no fundo preocupar-se com os "maus exemplos" de que se cerca o homem; já o autor das máximas jamais empenhou-se na redenção pelo exemplo, nutrindo antes o desengano capaz de abalar a confiança no humano. <sup>53</sup>

A Queda está no horizonte original de ambas as visões de mundo, mas o desenvolvimento da história dos descendentes de Adão revela-se diferentemente, porque o tom é menos esperançoso no caso do duque, já que a "mistura" deste mundo, mais que motivo de aflição, torna-se uma *constatação*, aumentando absolutamente a distância que nos separa da pureza perdida, como se vivêssemos, até ao fim dos tempos, num imenso estado de sítio, condenados à falsidade nas nossas relações.

Interessante que o *discours* fosse suprimido, já a partir da segunda edição, apenas um ano após a primeira. La Rochefoucauld, atento à leitura e à fortuna de seu livro, não se afeiçoara talvez ao tom didático de La Chapelle-Bessé, desprezando com altivez a apologia das máximas. No "Avis au lecteur" da edição de 1666, lê-se:

Mon cher lecteur, Voici une seconde édition des Réflexions morales que vous trouverez sans doute plus correcte et plus exacte en toutes façons que n'a été la première. Ainsi vous pouvez maintenant en faire tel jugement que vous voudrez

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> O "Discours" de La Chapelle-Bessé pode ser, porém, altamente esclarecedor, e sua gênese, como demonstra Jacques Truchet, encontra-se na vontade do próprio La Rochefoucauld que, em fevereiro de 1664, enviava uma carta ao padre Thomas Esprit, pedindo-lhe que a mostrasse ao senhor de la Chapelle. Nela, parte importante dos argumentos presentes no "Discours" são costurados pelo próprio duque, que se alinha a Jacques Esprit, cujo objetivo "a été de prouver que la vertu des anciens philosophes paiens, dont ils ont fait tant de bruit, a été établie sur de faux fondements, et que l'homme, tout persuadé qu'il est de son mérite, n'a en soi que des apparences trompeuses de vertu dont il éblouit les autres et dont souvent il se trompe luimême lorsque la foi ne s'en mêle point, il me semble, dis-je, que l'on n'a pu trop exagérer les misères et les contrariétés du cœur humain pour humilier l'orgueil ridicule dont il est rempli, et lui faire voir le besoin qu'il a en toutes choses d'être soutenu et redressé par le christianisme. Il me semble que les maximes dont est question tendent assez à cela et qu'elles ne sont pas criminelles, puisque leur but est d'attaquer l'orgueil, qui, à ce que j'ai our dire, n'est pas nécessaire à salut." Cf. "Lettre de La Rochefoucauld au Père Thomas Esprit, 6 février 1664", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.578. O incômodo que o "Discours" causara ao moralista se evidencia numa carta recebida em fevereiro de 1665, de autoria de Mme de Sablé, em que ela lhe enviava um projeto de apresentação das máximas, publicado finalmente no Journal des Savants, no mês seguinte. Cf. Jaques Truchet. "Introduction", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.XXIV. La Rochefoucauld terá refutado o didatismo de La Chapelle-Bessé, mas, quanto ao "cristianismo" das máximas, não deixam margem a dúvidas o artigo de Mme de Sablé e, sobretudo, o conteúdo das cartas do próprio moralista, assaz preocupado com a repercussão negativa de seu texto. Em suma, La Rochefoucauld tinha plena consciência do "perigo" a rondar as máximas, expostas a leituras que poderiam confundir a natureza corrompida do homem retratado à natureza das intenções do retratista.

sans que je me mette en peine de tâcher à vous prévenir en leur faveur, puisque si elles sont telles que je crois, on ne pourrait leur faire plus de tort que de se persuader qu'elles eussent besoin d'apologie.<sup>54</sup>

O duque julgava desnecessária qualquer justificação. O leitor, igualmente, sentirá a inutilidade dos "esclarecimentos" prévios, pois o mundo que desenham as máximas parece invulnerável, sobretudo resistente às investidas pedagógicas e edificantes.

Tal fortaleza é paradoxal, uma vez que o autor das Réflexions ou sentences et maximes morales fala de um universo em ruínas, mais que de um mundo arrimado. Pode chocar, aos leitores confiantes na simpatia humana, sua ausência de escrúpulos, a qual, longe de caracterizar algum tipo de amoralismo, revela a clara consciência quanto à imperfeição humana, e a certeza de que pouco ou nada há a fazer diante dela. Segue apavorando, em todo o caso, a visão cristalina do homem e uma certa frieza analítica, a sugerirem o distanciamento característico do moralista. Como se, ao escrever sobre o homem corrompido, La Rochefoucauld pretendera poupar-se a qualquer aflição ou angústia diante do retrato traçado, oferecendo-as, entretanto, ao leitor estarrecido.

\* \* \*

Não será incomum voltar os olhos ao século XVII para detectar, nas correntes pessimistas de que o jansenismo é o exemplo mais célebre, uma reação aos ventos do Renascimento. Haverá, contudo, quem proponha a compreensão da literatura do *grand siècle* como um balanço entre "humanismo" e "anti-humanismo". A moral de La Rochefoucauld, neste particular, parece apartar-se de uma linhagem pedagógica, conquanto o inquérito sobre o homem, que ela sem dúvida promove, não se deixe entender sem a *paideia* humanista que a precedeu, e que ela se empenhará em negar, até certo ponto.<sup>55</sup>

54 "Avis au lecteur" (deuxième édition), in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.373.

<sup>55</sup> Retomando o título célebre da obra de Paul Bénichou, Emmanuel Bury procura contrapor-se à firmeza com que, eventualmente, opera-se a dialética entre "humanismo" e "anti-humanismo", propondo um "jogo de hipóteses" capaz de revelar a herança humanista de um La Rochefoucauld, compondo o ceticismo próprio do moralista clássico à desconfiança sobre o humano: "[...] renonçant à raisonner en termes de possible ou de vraisemblable – ce qui était la grande leçon de l'éthique aristotélicienne – le moraliste moderne tente d'appréhender le réel, même partiel, pour décrire la condition humaine. [...] Le 'miroir' proposé par La Rochefoucauld, les portraits brossés par La Bruyère seraient les lointains héritiers de l'entreprise des Essais; de surcroît, il n'est pas audacieux d'affirmer qu'ils reposent, eux aussi, sur un doute fondamental quant aux capacités de la nature humaine. Le 'pessimisme' anthropologique de ces morales aurait donc une origine qui doit autant à l'humanisme qu'aux doctrines patristiques dont, par ailleurs, elles sont nourries; au demeurant, cet humanisme est présent dans le fait même de s'intéresser à l'humaine condition sous le regard de la société (La Bruyère) ou de la pure nature

Mas as máximas conformando certa mensagem, como "escola da humildade cristã", é uma idéia incompreensível sem aquela chave do rebaixamento do homem ao seu estatuto ínfimo diante de Deus. Evidentemente, entre as pregações de Jansénius, o tormento de madre Maria Angélica, e a moral mundana de La Rochefoucauld, restam diferenças importantes. Não os separam, contudo, aqueles planos imaginários do "humanismo" e do "anti-humanismo", porque, ao menos até onde os esquemas podem nos ajudar, são todos "anti-humanistas" em seu âmago, pois sua antropologia é a do homem decaído, dessassistido do poder da Graça. O que os estrema, de certo modo, é justamente o plano em que se movem seus interesses e olhares: La Rochefoucauld entrega-se ao mundo, enquanto os jansenistas o evitam e demonizam.

Isto não impediria que, ainda no "Avis au lecteur" da segunda edição, após refutar a "apologia" de La Chapelle-Bessé, o autor das máximas reiterasse uma coisa, que

[...] est la principale et comme le fondement de toutes ces réflexions, est que celui qui les a faites n'a considéré les hommes que dans cet état déplorable de la nature corrompue par le péché; et qu'ainsi la manière dont il parle de ce nombre infini de défauts qui se rencontrent dans leurs vertus apparentes ne regarde point ceux que Dieu en préserve par une grâce particulière.<sup>56</sup>

A ressalva, mantida até a edição de 1678, última em vida de La Rochefoucauld, esclarece o que não se poderia esquecer – a distância intransponível entre os mundos da Graça e da natureza, – resguardando o autor de qualquer interpretação enviesada, pondo-o a salvo das suspeitas de impiedade. Mas é significativo que apenas esta ressalva lhe parecesse bastante, mantendo-se, no intróito de seu livro, como a inscrição a sinalizar o início de uma

<sup>(</sup>La Rochefoucauld)". Cf. Emmanuel Bury. "Humanisme et anti-humanisme dans les morales du grand siècle", in Jean Dagen (org.). La morale des moralistes. Paris: Honoré Champion, 1999, p.51. Paul Bénichou, em que pese a fineza de suas análises, parece contrapor mais decididamente o jansenismo às correntes otimistas do humanismo: "le XVIIe siècle a connu un idéalisme optimiste, confiant jusqu'à un certain point dans les mouvements naturels de l'homme. C'est là le véritable adversaire du jansénisme, qu'il faut reconnaître et situer lui-même si l'on veut s'expliquer Port-Royal [...]". O crítico alinha o anti-humanismo jansenista à decadência de um ideal heróico da nobreza, por demais crente nas capacidades do humano, revelando-nos uma espécie de paradoxo das consequências, já que a resistência de Port-Royal ao otimismo podia esboroar os alicerces de uma idéia do homem em que se escorava todo um sistema de relações sociais, que o mesmo século XVII via malograr-se: "mais l'optimisme moral se ressent encore au XVIIe siècle de ses origines aristocratiques; c'était avant tout une habitude de l'homme noble que cette projection du moi humain dans le grand. Chimère de la créature déchue, que l'orgueil même qui l'a perdue aveugle encore, dira Port-Royal; et cette condamnation, si générale et métaphysique qu'elle soit, atteindra au vif l'individu noble. Le rappel du mythe chrétien de la chute n'était pas seulement à Port-Royal un parti pris théologique; il tendait à la condamnation de toute une morale, de tout un ensemble d'idées sur l'homme, et, au-delà de ces idées, de tout un système de relations sociales. Port-Royal a contribué à désagréger les idéaux hérités du moyen âge, en mettant en conflit de façon ouverte l'idéalisme aristocratique et la religion. Le jansénisme, sous l'aspect d'un christianisme renforcé, a fait à sa façon œuvre moderne". Paul Bénichou. "La métaphysique du jansénisme", in Morales du grand siècle. Paris: Gallimard, 1996 [1948], p.106-107. <sup>56</sup> "Avis au lecteur" (deuxième édition), in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.373.

aventura torta, rogando ao leitor-viajante que ali prostre suas últimas esperanças; esta comédia, entretanto, não se encenaria para muito além dos caminhos ínferos.

Importante particularidade, a desta cosmologia que enfatiza a Queda, transformando o leitor num quase cúmplice da lógica mundana que se vai devassar, corrompida já em sua origem.

Insisto sobre este convite ao leitor, por crer que aí se encontre não apenas o horizonte das expectativas do moralista em relação a seus contemporâneos, mas também um primeiro sinal da antropologia pessimista das máximas, que os leitores de outros tempos poderiam também reconhecer, aceitando-a ou recusando-a.

La Rochefoucauld julgou bastante a ressalva inicial, sem estender-se demasiado sobre a mensagem das sentenças, refutando os esclarecimentos prévios que costumam fazer, dos tratados, algo linear e claro. Veremos, adiante, não ser secundária a questão da *ordem* dos aforismos, quando intentamos compreender sua mensagem, que não é una e nem mesmo se pretende modelar. As máximas falam de uma condição – humana – já não inteira, reportando o universo da *falta*, da perda de toda inteireza e clareza originais, o que torna menos enigmática a frase dirigida ao leitor: "si elles sont telles que je crois, on ne pourrait leur faire plus de tort que de se persuader qu'elles eussent besoin d'apologie".

A supressão da apologia é também a recusa de uma explicação demorada, como se o enigma fizesse parte deste jogo de linguagem. Mas editores de outros tempos nem sempre compreenderiam a proposição e as regras do jogo, optando justamente pelo louvor e pela didática explicação prévia do texto, imaginando, talvez, que desta forma o leitor comum não se perderia num emaranhado em que o orgulho e o interesse, ladeados pelo amor-próprio, destacam-se e animam-se.<sup>57</sup>

<sup>57 &</sup>quot;L'orgueil se dédommage toujours et ne perd rien lors même qu'il renonce à la vanité" (máxima 33); "si nous n'avions point d'orgueil, nous ne nous plaindrions pas de celui des autres" (34); "l'orgueil est égal dans tous les hommes, et il n'y a de différence qu'aux moyens et à la manière de le mettre au jour" (35); "l'orgueil a plus de part que la bonté aux remontrances que nous faisons à ceux qui commettent des fautes; et nous ne les reprenons pas tant pour les en corriger que pour leur persuader que nous en sommes exempts" (37); "l'intérêt parle toutes sortes de langues, et joue toutes sortes de personnages, même celui de désintéressé" (39); "l'intérêt, qui aveugle les uns, fait la lumière des autres" (40); "un habile homme doit régler le rang de ses intérêts et les conduire chacun dans son ordre. Notre avidité le trouble souvent en nous faisant courir à tant de choses à la fois que, pour désirer trop les moins importantes, on manque les plus considérables" (66); "nous nous persuadons souvent d'aimer les gens plus puissants que nous; et néanmoins c'est l'intérêt seul qui produit notre amitié. Nous ne nous donnons pas à eux pour le bien que nous leur voulons faire, mais pour celui que nous en voulons recevoir" (85); "les vertus se perdent dans l'intérêt, comme les fleuves se perdent dans la mer" (171); "il y a diverses sortes de curiosité: l'une d'intérêt, qui nous porte à désirer d'apprendre ce qui nous peut être utile, et l'autre d'orgueil, qui vient du désir de savoir ce que les autres ignorent" (173); "ce qui fait le mécompte dans la reconnaissance qu'on attend des grâces que l'on a faites, c'est que l'orgueil de celui qui donne, et l'orgueil de celui qui reçoit, ne peuvent convenir du prix du bienfait" (225); "l'orgueil ne veut pas

\* \* \*

Na edição de 1737, o abade de la Roche detém-se longamente sobre a ilustre casa do duque, elogiando inclusive seu padrinho, o cardeal de la Rochefoucauld, o qual, sob o reinado de Luís XIII, concorrera para a reforma das ordens dos agostinianos e dos beneditinos, além de muito ter contribuído para a boa recepção das idéias tridentinas em Paris, aluno que fora e colaborador dos jesuítas.<sup>58</sup>

Curioso que o organizador, já no prefácio a esta nova edição, se preocupasse em lembrar a ascendência ilustre de La Rochefoucauld, ressaltando o cardeal que, próximo da Companhia de Jesus, na França, tanto fizera pour "y détruire l'Héresie". Curioso também que La Roche julgasse as máximas, desde suas primeiras edições, impressas sob o anonimato do autor. Assim sendo, o abade segue o costume, ocultando o nome de La Rochefoucauld da fronte daquela edição, não sem antes distinguir sua modéstia e glória: "O que cette loi est glorieuse à celui qui la donne: la modestie y trouve son compte, mais la justice y perd toujours ses droits". 59 É inevitável lembrarmo-nos aqui do soneto, referido no capítulo anterior,

devoir, et l'amour-propre ne veut pas payer" (228); "quelque prétexte que nous donnions à nos afflictions, ce n'est souvent que l'intérêt et la vanité qui les causent" (232); "c'est plus souvent par orgueil que par défaut de lumières qu'on s'oppose avec tant d'opiniâtreté aux opinions les plus suivies: on trouve les premières places prises dans le bon parti, et on ne veut point des dernières" (234); "rien ne flatte plus notre orgueil que la confiance des grands, parce que nous la regardons comme un effet de notre mérite, sans considérer qu'elle ne vient le plus souvent que de vanité, ou d'impuissance de garder le secret" (239); "ce qui paraît générosité n'est souvent qu'une ambition déguisée qui méprise de petits intérêts, pour aller à de plus grands" (246); "l'intérêt met en œuvre toutes sortes de vertus et de vices" (253); "la promptitude à croire le mal sans l'avoir assez examiné est un effet de l'orgueil et de la paresse. On veut trouver des coupables; et on ne veut pas se donner la peine d'examiner les crimes" (267); "le bon naturel, qui se vante d'être si sensible, est souvent étouffé par le moindre intérêt" (275); "l'orgueil qui nous inspire tant d'envie nous sert souvent aussi à la modérer" (281); "la magnanimité est assez définie par son nom; néanmoins on pourrait dire que c'est le bon sens de l'orgueil, et la voie la plus noble pour recevoir des louanges" (285); "ce n'est d'ordinaire que dans de petits intérêts où nous prenons le hasard de ne pas croire aux apparences" (302); "l'intérêt que l'on accuse de tous nos crimes mérite souvent d'être loué de nos bonnes actions" (305); "notre orgueil s'augmente souvent de ce que nous retranchons de nos autres défauts" (450); "le même orgueil qui nous fait blâmer les défauts dont nous nous croyons exempts, nous porte à mépriser les bonnes qualités que nous n'avons pas" (462); "il y a souvent plus d'orgueil que de bonté à plaindre les malheurs de nos ennemis; c'est pour leur faire sentir que nous sommes au-dessus d'eux que nous leur donnons des marques de compassion" (463); "l'orgueil a ses bizarreries, comme les autres passions; on a honte d'avouer que l'on ait de la jalousie, et on se fait honneur d'en avoir eu, et d'être capable d'en avoir" (472).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Cf. Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, Augmentée de Remarques Critiques, Morales & Historiques, sur chacune des Réflexions, op.cit., 1737, p.vII-vIII. Ver, também, Jean Mesnard. "La rencontre de la Rochefoucauld avec Port-Royal", op.cit., p.161.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, op.cit., 1737, p.x. De fato, nem sempre o nome do autor aparecia nos frontispicios dos livros das máximas. Alguma vez, apareciam as iniciais, como no caso da edição em versos de Boucher (1684), segundo o catálogo da Bibliothèque nationale de France, e outra vez, como no caso da edição holandesa de 1705, que La Roche provavelmente não conheceu, aparecia o nome do autor. Cf. Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de Monsieur de la Rochefoucault. Maximes de Madame la Marquise de Sablé. Pensées Diverses de M.L.D. Et les Maximes Chrétiennes de M.\*\*\*. A Amsterdam, Chez Pierre Mortier, Libraire. 1705.

inspirado pela "Musa Jesuítica" aos Seletos, quando se louvava, exatamente, o anonimato de uma ação de Gomes Freire, supondo que aí se resguardasse a modéstia - virtude entretanto aluída pelo autor das máximas.60

La Roche se vale da edição de 1693, póstuma, na qual se restabelecera o "Discours" de La Chapelle-Bessé. 61 Quanto à organização das máximas, ao contrário das edições anteriores de Amelot de la Houssaye (1714 e 1725, sempre por Étienne Ganeau<sup>62</sup>), o abade opta pela manutenção de sua "dispersão" original, apostando-lhes uma tábua de assuntos, como de praxe. Mas haveria diferenças importantes entre a sua edição e a daquele sábio admirador dos aforismos: Amelot de la Houssaye retirara suas notações da ciência dos antigos e também dos Padres da Igreja, enquanto La Roche se mantinha adstrito à influência pagã:

Quant au plan que je me suis fait, de rapporter toutes mes Remarques à la raison & à l'autorité Payenne, c'est moins moi, qui me suis prescript ces bornes, que les matieres elles mêmes. M. le Duc De La Roche-Foucault [sic] comme nous avons déja remarqué, n'a d'autres vûes dans ses Réflexions, que de considérer l'homme dans l'état de la nature corrompuë, abandonné à lui-même, raisonnable & abusant de la raison; doüé de quelques perfections, mais presque toûjours dégradées par les motifs d'amour-propre & d'interêt qui les animent. Quoi de plus naturel que de faire des Remarques tirées de la raison, sur des Réfléxions qui ont pour objet l'homme raisonnable; & quand on récourt aux autorités, de les tirer de ces grands Maîtres dans la Loi de Nature, qui quoiqu'ils n'eussent d'autres régles de vie, que celles que leur dictoit la raison, combattoient l'homme vicieux par leurs bons exemples, ou du moins par leurs beaux préceptes. 63

Valer-se da autoridade pagã, ou simplesmente refutá-la, era um dilema candente, desde o século anterior. A ressalva, vinda de um religioso, é compreensível: sendo o objeto das reflexões o homem decaído, desassistido da Graça, nada mais razoável que socorrer-se da

<sup>60</sup> Cf. capítulo 1, nota 27. Sobre a modéstia, recorde-se máxima 27 ("la modestie, qui semble refuser les louanges, n'est en effet qu'un désir d'en avoir de plus délicates"), a de número 146 ("on ne loue d'ordinaire que pour être loué"), a já referida 149, e a 144, que alia, num comércio fatal, o elogio e o interesse ("on n'aime point à louer, et on ne loue jamais personne sans intérêt. La louange est une flatterie habile, cachée, et délicate, qui satisfait différemment celui qui la donne, et celui qui la recoit. L'un la prend comme une récompense de son mérite; l'autre la donne pour faire remarquer son équité et son discernement"), mas que somente se compreende perfeitamente se lhe acrescentamos a máxima seguinte, quando o veneno se instila definitivamente no louvor ("nous choisissons souvent des louanges empoisonnées qui font voir par contrecoup en ceux que nous louons des défauts que nous n'osons découvrir d'une autre sorte").

61 Réflexions ou Sentences morales. Sixième édition augmentée. A Paris, chez Claude Barbin et Mabre Cramoisy. 1693. Nota

Jean Marchand que, diferentemente do que supôs Gilbert, o "Discours" de La Chapelle-Bessé seria retomado, integralmente,

já na edição de 1690, póstuma, em todo caso. Cf. "Notes", in La Rochefoucauld. Œuvres complètes, op.cit., p.811.

62 Cf. Réflexions, Sentences, et Maximes Morales, Mises en nouvel ordre, avec des Notes Politiques, & Historiques. Par M. Amelot de la Houssaye, op.cit., 1714; Réflexions Sentences et Maximes Morales. Mises en nouvel Ordre, avec des Notes Politiques & Historiques. PAR M. AMELOT DE LA HOUSSAYE. Nouvelle Edition corrigée & augmentée DE MAXIMES CHRETIENNES. A Paris. Chez Etienne Ganeau, rue Saint Jacques, vis-à-vis la Fontaine St. Severin aux Armes de Dombes. 1725. 
<sup>63</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, op.cit., 1737, p.XVII-XVIII.

sabedoria destes "grandes Mestres na Lei natural". Impressiona, em todo caso, o lugar ocupado pelos "bons exemplos", ou "bons preceitos", no discurso do abade de la Roche.

A crença em "algumas perfeições" humanas tornava recomendável a freqüentação dos filósofos pagãos: embora ignorantes da verdade revelada, eles seriam capazes de combater os vícios, mediante o poder prescritivo de suas sentenças, ou pelo contágio do exemplo.

Não se trata de negar que La Rochefoucauld, como qualquer homem culto do século XVII, freqüentasse assiduamente a sabedoria antiga, cuja força se faz sentir em toda uma tradição das Letras francesas, de que Montaigne e Charron são exemplo. Trata-se de notar que estaremos porventura entre os antípodas do duque, no momento em que o exemplo e a virtude podem ser, para o editor das máximas, o resultado de um esforço puramente humano, governado apenas pelas regras da razão. A disposição de La Roche em justificar os antigos filósofos pode nos lembrar a passagem de Rollin, citada no capítulo anterior, na qual o pedagogo pergunta ao leitor se os dizeres de Epicteto não lembrariam, algumas vezes, a própria moral cristã – passagem glosada por José da Silva Lisboa, como vimos. 64

Os comentários de La Roche sobre as máximas mereceriam estudo à parte. É possível, entretanto, atermo-nos brevemente a algumas de suas considerações, para perceber que nem sempre a escrita de La Rochefoucauld logrou boa acolhida em sua edição. A bem dizer, o abade terá realizado, muitas vezes, uma espécie de intervenção sobre o texto, corrigendo mores.

Este será o caso, quando a máxima 49 (número 54, na edição de 1678) é objeto de seus comentários. Leiamo-la, em primeiro lugar:

Le mépris des richesses était dans les philosophes un désir caché de venger leur mérite de l'injustice de la fortune par le mépris des mêmes biens dont elle les privait; c'était un secret pour se garantir de l'avilissement de la pauvreté; c'était un chemin détourné pour aller à la considération qu'ils ne pouvaient avoir par les richesses.

Os philosophes são, no texto do século XVII, os fílósofos antigos, especialmente os estóicos. A frase, num movimento que se nos vai tornando familiar, opera o desmascaramento

<sup>64</sup> Cf. capítulo 1, nota 45.

da virtude, como o de Sêneca – vítima preferencial de La Rochefoucauld – na contracapa do livro, já na primeira edição das máximas.<sup>65</sup>

A virtude do filósofo (o desprezo pelas riquezas) é, de fato, o desejo oculto de vingarse da injustiça da fortuna, e mal se esconde, uma vez iniciada a leitura da máxima, seu horror pela pobreza. As expressões participam ativamente na mascarada (un désir caché, un secret, un chemin détourné), e o principal é que nada reste intacto na postura virtuosa, após o desvendamento dos reais móbeis da ação: o desejo de vingança, o medo da probreza e a busca de consideração.

La Roche, comentando a máxima, parece não conformar-se à estratégia do desvendamento, procurando resguardar, intacta, a imagem de alguma virtude que, realmente, portassem os filósofos:

Il se peut bien faire que quelques Philosophes ayent voulu se distinguer par le contraire de ce qui distingue les autres. [...] Mais pour la gloire de la Philosophie, je ne voudrois pas penser ainsi de tous les Philosophes. Quand j'entends un Aristipe me dire: N'amassez point d'autres richesses que celles qui dans le naufrage nagent avec celui à qui elles apartiennent. (In sentent, versus med.) Un Aristote remarquer, (Sect. 29, Problem. qu&st. 4.) Que les richesses se trouvent plus souvent dans les méchants que dans les bons. Un Platon (Tom.3. Sizig. 6 Epist. 3. Ad Dionis. In med.) dire avec chaleur: que le discours de ceux qui appelent les riches heureux, est un discours de femmes & d'enfans, qui va jusqu'à effeminer ceux qui le tiennent. Quand je vois ces grands hommes demeurer dans une précieuse médiocrité, lorsqu'ils pouvoient être dans l'abondance, j'ai peine à voir flétrir le motif de leur dépouillement; je me dis à moi-même: ces hommes ne mettent au nombre des richesses, que les Vertus qui ne peuvent faire naufrage. Ils réconnoissent que les richesses corrompent les bons: mettons donc ce désinteressement sur le compte de la Vertu, plutôt que d'augmenter la fierté du vice, en comptant de si grands hommes sous son empire.66

Quase dispensáveis os comentários. Para além da idealização da mediocridade, oposta à abundância, desponta, nas palavras de La Roche, a preocupação com a glória da filosofia. Não se tratará ainda, porventura, da sombra dos *philosophes*, que as luzes do século tratariam de projetar no panteão dos sábios de todos os tempos; tratar-se-á, plausivelmente, do resguardo da virtude, da pura Virtude, como se fora possível encontrá-la, ou aos seus claros traços, neste mundo humano. Como em momento anterior, parece haver uma batalha entre

<sup>65</sup> Veja-se, nos anexos, a reprodução da gravura de Sêneca desmascarado. Recorde-se, também, a máxima CV da primeira edição, suprimida a partir de 1666: "Les philosophes, et Sénèque surtout, n'ont point ôté les crimes par leurs préceptes: ils n'ont fait que les employer au bâtiment de l'orgueil."

<sup>66</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, op.cit., 1737, p.38-39.

vícios e virtudes, e este abade moralizador, já no século XVIII, se preocupava em participar dela, enaltecendo os virtuosos e roubando o orgulho aos viciosos.

É notável, em casos assim, a insensibilidade do autor dos comentários, ao virar do avesso a empresa de La Rochefoucauld. Na passagem citada, La Roche empenha-se em corrigir o sentido da máxima, tornando evidente algo que muito nos ajudará, adiante, na tentativa de compreender a reação de José da Silva Lisboa diante dos aforismos seiscentistas: para o abade, a constatação da falsidade das virtudes humanas (plano sobre o qual, claramente, corre a pena de La Rochefoucauld) não é aceitável; há que reencontrar o rumo perdido, e o tempo verbal não nos deixa enganar – "Mettons donc ce désinteressement sur le compte de la Vertu..." A primeira pessoa do plural, no imperativo, inclui energicamente o leitor numa ação. Trata-se de uma ordem que as máximas, contudo, recusam, desde que, na perspectiva moralista, o desvendamento do mecanismo das paixões humanas, regidas pelo amor-próprio, basta-se. Bem verdade que o retrato traçado naquele texto possui também uma positividade, mas a imagem que se forma, talvez ela própria podendo tornar-se modelar, é a do honnête homme, não a do vir bonus.

A honnêteté, diversamente da virtude estóica, anima a graça e o divertimento próprios de um ambiente aristocrático (honestus, de onde provém a palavra francesa, tem a mesma raiz de honor, honoris), estando porventura mais próxima da idéia da bienséance que da civilité ou da urbanité, as quais, juntas, remetem-nos à história de Roma, urbe incontrolável a reclamar, diuturnamente, o exercício das virtudes e o abafamento dos vícios. Mas as origens da civilização romana estão na Grécia, e é interessante lembrar que Péricles, na história de Tucídides, justificava a superioridade dos atenienses pela harmonia de sua convivência, denotando, assim, a filantropia própria aos citadinos.<sup>67</sup>

Realçou-se, em capítulo anterior, o sentido harmônico do concerto civil – alvo de todo discurso edificante, – presente na fala da Cidade, que ouvimos em Sêneca e Cícero. A honnêteté não se confunde à urbanitas nem à civilitas, mas refere-se também à urbanidade e à civilidade, pois a própria convivência está em xeque, quando o honnête homme sai de cena. A

<sup>67</sup> Cf. Alain Pons. "Civilité – urbanité", in Alain Montandon (dir.). Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre..., op.cit., p.95. Note-se que, conforme já discutimos, os primeiros cristãos foram suspeitos, justamente, de misantropia – o odium humani generis que, na lógica da Cidade, é uma barbaridade a ser expurgada. Vai-se evidenciando, assim, o receio que, a todo campeão da civilização, podem causar a recusa das virtudes urbanas e, sobretudo, a audácia de denunciá-las como falsas. Ao misantropo opõe-se, sem concessões, o filantropo. Sobre a bienséance, leia-se o verbete correspondente, no mesmo dicionário. Cf. Alain Montandon. "Bienséances", in Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre, op.cit., p.29-44.

sociabilidade se mantém com a *politesse* e a *bienséance*, expressando a gentileza no trato e nas ações, com a observância de um certo decoro que termina por reforçar os liames sociais, perpetuando-os. Próximos do universo da retórica, não distamos completamente, aqui, dos tratados de maneira à la Castiglione, caminhando, então, na esfera da civilidade.

É preciso compreender, porém, a estreiteza deste círculo em que se desenvolve o honnête homme, menor que o círculo perfeito pelos muros da Cidade. Não pretendo refutar, nem sequer demonstrar, as teses que buscam, nas regras da etiqueta, uma pré-história do espaço público moderno. Apenas, quero salientar esta circularidade em que talvez se consuma a convivência das honnêtes gens, muito diferentes dos citoyens que o século XVIII viria nascer.

Importa, nesta investigação, acentuar a negatividade da empresa de La Rochefoucauld, empenhado na desmistificação da palavra virtuosa, no desmascaramento e no desvendamento do engano da convivência. Recordemos um breve trecho de sua reflexão *De la société* (lembrando que as "Reflexões" não comporiam as edições das máximas senão postumamente <sup>68</sup>):

Il faut contribuer, autant qu'on le peut, au divertissement des personnes avec qui on veut vivre; mais il ne faut pas être toujours chargé du soin d'y contribuer. La complaisance est nécessaire dans la société, mais elle doit avoir des bornes: elle devient une servitude quand elle est excessive; il faut du moins qu'elle paraisse libre, et qu'en suivant le sentiment de nos amis, ils soient persuadés que c'est le nôtre aussi que nous suivons. [...]<sup>69</sup>

O tom, diversamente do que encontramos nas máximas, é prescritivo (il faut, il ne faut pas, doit, ils soient...), com a valorização do resguardo de um espaço individual marcando uma certa soltura nos laços sociais, sem a qual a convivência entre os homens se tornaria insuportável. A complacência encontra seus limites neste ponto em que o aquiescer e o agradar (complaire) devem cessar, para não se tornarem servidão ao outro.

No entanto, a própria civilidade, e o bem assentado (bienséance) da fala e dos gestos, com o correlato respeito àquele espaço da individualidade, não estão imunes ao veneno do moralista. Como sempre, o homem transita num palco no qual as aparências e as crenças são o

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Segundo Truchet, a primeira publicação das "Réflexions diverses" data de 1731, quando algumas delas foram incluídas no *Recueil de pièces d'histoire et de littérature* do abade Granet e do padre Desmolets. Depois, elas apareceriam na edição de 1789 do abade Brotier e, finalmente, as dezenove "Réflexions" seriam publicadas na edição dos *Grands Écrivains de la France*, no volume dedicado a La Rochefoucauld, de 1868, organizado por Gilbert. Cf. "Notice", in La Rochefoucauld. *Maximes* (éd. Truchet), op.cit., p.177-182.

<sup>69</sup> La Rochefoucauld. "Réflexions diverses", in Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.186-187.

que importa; espaço de *divertissement*, palavra que significa, originalmente, o desvio das obrigações mais sérias, e cujo parentesco com a representação teatral é evidente.<sup>70</sup>

O extrato da reflexão de La Rochefoucauld deixa ver a mascarada social, e a própria liberdade, resultante da reserva do espaço individual, é fruto de uma dissimulação: seguimos os desejos de outrem, mas devemos fazer crer que é nosso o querer (...il faut du moins [...] qu'en suivant le sentiment de nos amis, ils soient persuadés que c'est le nôtre aussi que nous suivons). Guiamo-nos pelas expectativas dos circunstantes, aparentando seguir nossa própria vontade, quando, de fato, nosso desejo pode ter sido suprimido.

Muito antes que a psicologia moderna teorizasse este poder socialmente armado, superior à individualidade, a perspectiva de Pascal e La Rochefoucauld lhes permitia sentir e descrever a anulação da vontade que, na chave jansenista, significaria o limite imposto ao livre arbítrio, mas que, na perspectiva mundana de La Rochefoucauld, significava a subordinação do homem ao universo das aparências, impossibilitando o surgimento da "verdadeira" honnêteté.

Pois, para La Rochefoucauld, o honnête homme existe, embora raríssimo. Creio que possamos ler a máxima 203 ("Le vrai honnête homme est celui qui ne se pique de rien") nessa perspectiva essencialmente aristocrática, do homem capaz de fazer, de sua vontade, a própria lei, criando um espaço de afirmação que, no limite, desdenha o próximo, embora se mantenha o decoro próprio da honnêteté. Será preciso, para compreender a rareza desta qualidade (talvez a única verdadeira "virtude" no mundo de La Rochefoucauld), contrastar, à máxima 203, a de número 170, que põe em dúvida a existência de uma ação puramente honnête, desde que motivos ocultos, ligados às necessidades de representação diante do social, fazem-se normalmente presentes: "Il est difficile de juger si un procédé net, sincère et honnête est un effet de probité ou d'habileté".

Lembremos a aversão de Pascal pelo *divertissement*, e pela teatralidade da vida social: "Tous les grands divertissements sont dangereux pour la vie chrétienne. Mais entre tous ceux que le monde a inventés, il n'y en a point qui soit plus à craindre que la comédie. C'est une répresentation si naturelle et si délicate des passions qu'elle les émeut et les fait naître dans notre cœur, et surtout celle de l'amour, principalement lorsqu'on le représente fort chaste et fort honnête, car plus il paraît innocent aux âmes innocentes, plus elles sont capables d'en être touchées. Sa violence plaît à notre amour-propre, qui forme aussitôt un désir de causer les mêmes effets que l'on voit si bien représentés. Et l'on se fait au même temps une conscience fondée sur l'honnêteté des sentiments qu'on y voit, qui ôtent la crainte des âmes pures, qui s'imaginent que ce n'est pas blesser la pureté d'aimer d'un amour qui leur semble si sage. Ainsi l'on s'en va de la comédie le cœur si rempli de toutes les beautés et de toutes les douceurs de l'amour, et l'âme et l'esprit si persuadés de son innocence qu'on est tout préparé à recevoir ses premières impressions, ou plutôt à chercher l'occasion de les faire naître dans le cœur de quelqu'un pour recevoir les mêmes plaisirs et les mêmes sacrifices que l'on a vus si bien dépeints dans la comédie." Blaise Pascal. "Pensées" (éd. Philippe Sellier), 630, in Jean Lafond (dir.). *Moralistes du xvif* siècle. Paris: Robert Laffont, 1992, Bouquins, p.492.

Lendo a máxima 170, podemos sentir que o moralista nos põe de sobreaviso quanto à probidade da ação humana, e a frieza de sua constatação (*il est difficile de juger si...*) simula uma objetividade que pode esconder, no fundo, uma dose de ironia: será mesmo difícil julgar se é a probidade, ou a habilidade, a mestra da ação?<sup>71</sup>

Não será difícil chegar ao veredito, sobretudo se nos ativermos ao ambiente das máximas, notando que a habileté é a arma suprema, escondida (245: "c'est une grande habileté que de savoir cacher son habileté") e poderosa. Neste mundo, a sinceridade e a probidade são componentes de aparência, compondo as artimanhas do covencimento. Todo o jogo é teatral, e a habilidade estará em compor o quadro das virtudes, de que não escapa a honnêteté, de modo a fazer-se apreciar pelos outros.

Entretanto, o controle absoluto é impossível: guiamo-nos de tal modo pelo universo das aparências, que é inevitável escondermo-nos a nós mesmos, o que explicará, talvez, o sentido deste ocultamento de nossos talentos e de nossa própria habilidade, que dormitam em nosso coração enquanto não os despertam as paixões. Máxima 404: "il semble que la nature ait caché dans le fond de notre esprit des talents et une habileté que nous ne connaissons pas; les passions seules ont le droit de les mettre au jour, et de nous donner quelquefois des vues plus certaines et plus achevées que l'art ne saurait faire".

O homem, assim visto, coloca-se sob o império das paixões. Lembremos, ainda, a máxima 69 ("s'il y a un amour pur et exempt du mélange de nos autres passions, c'est celui qui est caché au fond du cœur, et que nous ignorons nous-mêmes"), para percebermos que, de fato, erramos no mundo da dissimulação, a tal ponto que nós mesmos ignoramos o que de valioso vai dentro de nós.

<sup>71</sup> No processo de "laicização" do texto, Deus sumiu da sentença 170. No manuscrito de Liancourt, bem como na edição holandesa de 1664, lia-se "Il n'y a que Dieu qui sache si un procédé net, sincère et honnête est plutôt un effet de probité que d'habileté", enquanto, na primeira edição autorizada, de 1665, lia-se "Il n'y personne qui sache si un procédé net, sincère et honnête est plutôt un effet de probité que d'habileté". O que se poderia detectar como "ironia", na sentença em sua versão final, é a substituição, portanto, de uma instância divina pela constatação objetiva. Significativa é a substituição daquele "ou" pelo "plutôt...que". Apenas Deus poderia, com absoluta segurança, detectar a probidade da ação, pois apenas Ele é capaz de penetrar a intenção. Já o ponto de vista humano é reduzido a um sintomático "il est difficile", e a uma escolha ("probité ou habileté") que se revela tão mais dramática quanto não há instância alguma capaz de justificá-la plenamente. Paul Bénichou chamou a atenção para estas modificações na máxima 170, vendo aí um afastamento ineludível da perspectiva jansenista, o que revelaria, do ponto de vista da análise crítica, o oposto das teses de Jean Lafond, que aprofundam a impossibilidade da escolha correta - apanágio do ser moral, - relacionando-a contudo ao estatuto decaído do homem, segundo uma antropolgia de origem agostiniana. A questão é importante, desde que, para compreender a recepção de La Rochefoucauld por José da Silva Lisboa, será necessário imaginar que visão do homem ele soube colher nas máximas: o homem corrompido, tragicamente distante da Salvação, ou o homem que se lança no plano moral desassistido da instância superior, confiante em si próprio? De Bénichou, leia-se "L'intention des Maximes". Cf. Paul Bénichou. "L'intention des Maximes", in L'écrivain et ses travaux. Paris: José Corti, 1993 [1966], p.3-37.

No plano da convivência, perfaz-se um jogo de ocultamento e revelação no qual as palavras, escritas ou faladas, são as peças principais, criando um mundo social completamente distante da natureza, afastando-nos, também e principalmente, de nosso próprio natural. Máxima 431: "rien n'empêche tant d'être naturel que l'envie de le paraître".

Este afă de parecer domina as máximas, impondo-se à imaginação do leitor, consumando-se como arte delicada e amável, feminina talvez, como bem poderia sugerir a sentença CLXXVI da primeira edição, logo suprimida: "on peut dire de toutes nos vertus ce qu'un poète italien a dit de l'honnêteté des femmes, que ce n'est souvent autre chose qu'un art de paraître honnête".

A visão inclemente do universo feminino, iluminado neste caso pela poesia de Guarini, rendeu a La Rochefoucauld, como se viu aqui, o puxão de orelha de Mme de Rohan. Atente-se, entretanto, para o advérbio utilizado – souvent, – e restará claro o desvelo do moralista com a linguagem. Regularmente, ele evita a especulação abstrata, afugentando a peremptoriedade característica dos tratados. A arte de manejar as palavras é executada com a precisão da lapidaria, mas não se trata apenas de um jogo efêmero, ou de uma tirada de salão. O compromisso com a descrição dos costumes faz do moralista um artista delicado, que deve produzir jogos muito sutis; assim, aquilo que pareceria atenuação da certeza – o emprego do advérbio souvent – recobre-se de um espírito de persuasão, exatamente quando a forma restritiva reforça a afirmação, embalando o leitor num movimento undante, levando-o da

<sup>72</sup> Cf. nota 46 deste capítulo. A máxima CLXXVI, segundo Jacques Truchet, alude a uma passagem do Pastor Fido: "ch'altro al fin l'honestate/ Non è, che un'arte di parere honesta". Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.142. O "puxão de orelha", porém, não impediria que várias máximas picantes, duvidosas quanto à honestidade das mulheres, fossem mantidas na quinta edição, como as de número 73 ("on peut trouver des femmes qui n'ont jamais eu de galanterie; mais il est rare d'en trouver qui n'en aient jamais eu qu'une"), 131 ("le moindre défaut des femmes qui se sont abandonnées à faire l'amour, c'est de faire l'amour"), 204 ('la sévérité des femmes est un ajustement et un fard qu'elles ajoutent à leur beauté"), 205 ("l'honnêteté des femmes est souvent l'amour de leur réputation et de leur repos"), 220 ("la vanité, la honte, et surtout le tempérament, font souvent la valeur des hommes, et la vertu des femmes"), 241 ("la coquetterie est le fond de l'humeur des femmes. Mais toutes ne la mettent pas en pratique, parce que la coquetterie de quelques-unes est retenue par la crainte ou par la raison"), 277 ("les femmes croient souvent aimer encore qu'elles n'aiment pas. L'occupation d'une intrigue, l'émotion d'esprit que donne la galanterie, la pente naturelle au plaisir d'être aimées, et la peine de refuser, leur persuadent qu'elles ont de la passion lorsqu'elles n'ont que de la coquetterie"), 332 ("les femmes ne connaissent pas toute leur coquetterie"), 333 ("les femmes n'ont point de sévérité complète sans aversion"), 334 ("les femmes peuvent moins surmonter leur coquetterie que leur passion"), 340 ("l'esprit de la plupart des femmes sert plus à fortifier leur folie que leur raison"), 346 ("il ne peut y avoir de règle dans l'esprit ni dans le cœur des femmes, si le tempérament n'en est d'accord"), 362 ("la plupart des femmes ne pleurent pas tant la mort de leurs amants pour les avoir aimés, que pour paraître plus dignes d'être aimées"), 367 ("il y a peu d'honnêtes femmes qui ne soient lasses de leur métier"), a deliciosa 368 ("la plupart des honnêtes femmes sont des trésors cachés, qui ne sont en sûreté que parce qu'on ne les cherche pas"), 429 ("les femmes qui aiment pardonnent plus aisément les grandes indiscrétions que les petites infidélités"), 440 ("ce qui fait que la plupart des femmes sont peu touchées de l'amitié, c'est qu'elle est fade quand on a senti de l'amour"), 471 ("dans les premières passions les femmes aiment l'amant, et dans les autres elles aiment l'amour"), 474 ("il y a peu de femmes dont le mérite dure plus que la beauté"), e 499 ("on ne compte d'ordinaire la première galanterie des femmes que lorsqu'elles en ont une seconde").

relativazação à certeza, em poucos instantes (...ce n'est souvent autre chose que...). Isto é, no instante de uma máxima: "on peut dire de toutes nos vertus ce qu'un poète italien a dit de l'honnêteté des femmes, que ce n'est souvent autre chose qu'un art de paraître honnête".

\* \* \*

O abade de la Roche segue lendo as máximas, em busca de virtudes que não encontrará freqüentemente senão em cacos.

A máxima 504, última e longa, estilhaça, a propósito, o espelho em que se vê o filósofo estóico, célebre por desprezar a morte:

Après avoir parlé de la fausseté de tant de vertus apparentes, il est raisonnable de dire quelque chose de la fausseté du mépris de la mort. J'entends parler de ce mépris de la mort que les païens se vantent de tirer de leurs propres forces, sans l'espérance d'une meilleure vie. Il y a différence entre souffrir la mort constamment, et la mépriser. Le premier est assez ordinaire; mais je crois que l'autre n'est jamais sincère. On a écrit néanmoins tout ce qui peut le plus persuader que la mort n'est point un mal; et les hommes les plus faibles aussi bien que les héros ont donné mille exemples célèbres pour établir cette opinion. Cependant je doute que personne de bon sens l'ait jamais cru; et la peine que l'on prend pour le persuader aux autres et à soi-même fait assez voir que cette entreprise n'est pas aisée. On peut avoir divers sujets de dégoûts dans la vie, mais on n'a jamais raison de mépriser la mort; ceux mêmes qui se la donnent volontairement ne la comptent pas pour si peu de chose, et ils s'en étonnent et la rejettent comme les autres, lorsqu'elle vient à eux par une autre voie que celle qu'ils ont choisie. L'inégalité que l'on remarque dans le courage d'un nombre infini de vaillants hommes vient de ce que la mort se découvre différemment à leur imagination, et y paraît plus présente en un temps qu'en un autre. Ainsi il arrive qu'après avoir méprisé ce qu'ils ne connaissent pas, ils craignent enfin ce qu'ils connaissent. Il faut éviter de l'envisager avec toutes ses circonstances, si on ne veut pas croire qu'elle soit le plus grand de tous les maux. Les plus habiles et les plus braves sont ceux qui prennent de plus honnêtes prétextes pour s'empêcher de la considérer. Mais tout homme qui la sait voir telle qu'elle est, trouve que c'est une chose épouvantable. La nécessité de mourir faisait toute la constance des philosophes. Ils croyaient qu'il fallait aller de bonne grâce où l'on ne saurait s'empêcher d'aller; et, ne pouvant éterniser leur vie, il n'y avait rien qu'ils ne fissent pour éterniser leur réputation, et sauver du naufrage ce qui n'en peut être garanti. Contentons-nous pour faire bonne mine de ne nous pas dire à nous-mêmes tout ce que nous en pensons, et espérons plus de notre tempérament que de ces faibles raisonnements qui nous font croire que nous pouvons approcher de la mort avec indifférence. La gloire de mourir avec fermeté, l'espérance d'être regretté, le désir de laisser une belle réputation, l'assurance d'être affranchi des misères de la vie, et de ne dépendre plus des caprices de la fortune, sont des remèdes qu'on ne doit pas rejeter. Mais on ne doit pas croire aussi qu'ils soient infaillibles. Ils font pour nous assurer ce qu'une simple haie fait souvent à la guerre pour assurer ceux qui doivent approcher d'un lieu d'où l'on tire. Quand on

en est éloigné, on s'imagine qu'elle peut mettre à couvert; mais quand on en est proche, on trouve que c'est un faible secours. C'est nous flatter, de croire que la mort nous paraisse de près ce que nous en avons jugé de loin, et que nos sentiments, qui ne sont que faiblesse, soient d'une trempe assez forte pour ne point souffrir d'atteinte par la plus rude de toutes les épreuves. C'est aussi mal connaître les effets de l'amour-propre, que de penser qu'il puisse nous aider à compter pour rien ce qui le doit nécessairement détruire, et la raison, dans laquelle on croit trouver tant de ressources, est trop faible en cette rencontre pour nous persuader ce que nous voulons. C'est elle au contraire qui nous trahit le plus souvent, et qui, au lieu de nous inspirer le mépris de la mort, sert à nous découvrir ce qu'elle a d'affreux et de terrible. Tout ce qu'elle peut faire pour nous est de nous conseiller d'en détourner les yeux pour les arrêter sur d'autres objets. Caton et Brutus en choisirent d'illustres. Un laquais se contenta il y a quelque temps de danser sur l'échafaud où il allait être roué. Ainsi, bien que les motifs soient différents, ils produisent les mêmes effets. De sorte qu'il est vrai que, quelque disproportion qu'il y ait entre les grands hommes et les gens du commun, on a vu mille fois les uns et les autres recevoir la mort d'un même visage; mais ç'a toujours été avec cette différence que, dans le mépris que les grands hommes font paraître pour la mort, c'est l'amour de la gloire qui leur en ôte la vue, et dans les gens du commun ce n'est qu'un effet de leur peu de lumière qui les empêche de connaître la grandeur de leur mal et leur laisse la liberté de penser à autre chose.

A morte como um naufrágio é metáfora capaz de nos reconduzir ao comentário de La Roche à máxima 54, quando ele tentava reverter o desmascaramento operado por La Rochefoucauld, resguardando as virtudes dos filósofos antigos que "ne mettent au nombre des richesses, que les Vertus qui ne peuvent faire naufrage". Uma destas virtudes, sem dúvida, é o desprezo pela morte.

A máxima 504, ao contrário, permite ver que, descrendo da vanidade desta vida, e enfrentando o perecimento, os filósofos pretenderam tão-somente salvar sua reputação, mantendo intacto o espelho, e evitando o soçobro nas águas da morte ("...ne pouvant éterniser leur vie, il n'y avait rien qu'ils ne fissent pour éterniser leur réputation, et sauver du naufrage ce qui n'en peut être garanti..."). Vanidade extrema, pois a morte, para o derrotado frondeur, era um inimigo invencível, e a firmeza diante dela funcionaria como a paliçada que, de longe, parece ao guerreiro suficiente para protegê-lo na linha de tiro, mas, de perto, revela-se frágil, pondo-o a descoberto frente à ameaça próxima. A morte, para La Rochefoucauld, tem esse quê de invencível e tangível, que a torna apavorante e fascinante, num único tempo. Não se trata ainda do fascínio romântico, é claro, mas haverá, aí, uma paixão transbordante, dando à luz uma das mais belas sentenças, a de número 26: "le soleil ni la mort ne se peuvent regarder fixement".

Temor, mesclado à paixão: recuperava-se o *páthos* da morte, que a apatia estóica quisera sufocar, e que o próprio duque viveria, em seus estertores. A crítica de Vinet, no século XIX, pretendeu fixar a imagem da morte de La Rochefoucauld como uma morte *bienséante*, como se a extrema unção e o sofrimento fossem o último ato do *vieux libertin*, segundo a expressão posterior de Émile Magne.<sup>73</sup> Como se tudo não passara de mais uma mascarada.

Analisando finamente as cartas nas quais Mme de Sévigné reporta a morte do moralista, Jean Lafond nota que a boa "disposição" e a admirável força do duque, em seus estertores, pouco se parecem à autosuficiência e ao orgulho dos estóicos diante do inevitável. O crítico não atribui a brevidade da epistológrafa apenas à economia própria ao gênero, mas sim a uma discrição elegante e essencial, desde que o assunto era a morte e, portanto, a emoção de um estado íntimo: experiência que La Rochefoucauld terá vivido como cristão, não por conveniência ou aparência, nem por afetação de superioridade, mas, fundamentalmente, porque a temia, conquanto o ministério de Bossuet e o conforto dos braços do senhor de Marsillac, entre os quais o duque fitaria finalmente a morte, pudessem aliviá-lo.<sup>74</sup>

No caso da máxima 504, La Roche se incumbe de um acréscimo cujo despropósito é flagrante:

On ne peut rien ajouter à cette réflexion. Il n'y a pas un mot qui ne soit tiré de la nature des choses & du cœur des hommes. J'ajouterai cependant, ce qui semble être échappé à M. le Duc\*\*\* c'est que ce qui peut nous donner de l'héroisme à la mort, ou du moins diminuer nos craintes, c'est la tranquilité de la conscience. Je n'emprunte pas ce secours du Christianisme, je le trouve dans le Paganisme même. Ceux-là meurent contens, dit Caton le Poëte, dont la vie a été sans crime.

Felices obeunt quorum sine crimine vita est. (Lib. 4 Distich. Met. 93.)

"Que le voyage de la mort, dit Ciceron, (Lib. I. Tuscul. quaet. post. med.) doit être agréable à celui qui au bout de sa carrière, n'a aucune crainte pour l'avenir". Voilà ce qui peut donner de la constance à la mort: encore faut-il qu'elle soit dépoüillée de présomption, & fondée sur la confiance, & que nous puissions nous dire à nous-mêmes, sans nous flatter: "Avant ma vieillesse j'ai travaillé pour bien vivre; arrivé au terme de mes jours, je fais le possible pour bien mourrir". Ante senectutem curavi ut bene viverem: in senectute curo ut bene moriar. (Epist. 61. In med.) 75

UNICAMP
BIBLIOTECA CENTRAL
SECÃO CIRCULANTE

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Cf. Jean Lafond. " 'Voilà qui est fait': la mort de La Rochefoucauld dans la correspondance de Madame de Sévigné", in L'homme et son image, op.cit., 1996, p.240-241.
<sup>74</sup> Cf. Idem, p.239-247.

<sup>75</sup> Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, op.cit., 1737, p.287-288.

Trata-se, simplesmente, de uma inversão de princípios, corroborando a emenda com a mesma filosofia que se quis detratar.

Mas La Roche não andaria sozinho, nesta sua incompreensão. Avancemos sessenta anos, e veremos o marquês de Fortia d'Urban, numa edição também repleta de acréscimos, deter-se igualmente sobre a máxima 504, para ver, na terribilidade da morte, o índice da modéstia do autor:

[...] Des âmes fortes sont peut-être surprises d'y voir le duc de la Rochefoucault représenter la mort comme le plus grand de tous les maux, et assurer qu'on ne peut la voir telle qu'elle est, sans trouver que c'est une chose épouvantable. Mais ces expressions, loin de montrer en lui de la faiblesse, font connaître son caractère modeste, sans ostentation, plein de défiance de lui-même, et d'une fermeté admirable [...]<sup>76</sup>

A intenção mais evidente do autor das máximas é o desvendamento do homem, disfarçado em virtuoso. Aqui, contudo, ele recebe de volta a máscara que ousou tirar, e podemos vê-la a encobrir seu próprio rosto: o moralista teria retratado a morte de maneira terrível, sem que isso sinalize sua fraqueza, mas sim a modéstia e a firmeza de caráter.

Entre os extremos da negação e do louvor, caminhamos ainda pelo desvio dos sentidos mais plausíveis do texto. Fortia d'Urban nega qualquer fraqueza do autor, mas justamente a fraqueza do homem, diante da morte, é capaz de abrir, à nossa compreensão, a miséria que, na chave jansenista, é a marca indelével do humano. Porém, como vamos vendo, a moral de La Rochefoucauld deixa-se marcar, ao mesmo tempo, por um caráter aristocrático, e a exigência de ser forte torna-se tão mais dramática quanto isto se mostre difícil e raro, sendo apanágio de uns poucos privilegiados, oriundos de uma estirpe guerreira.<sup>77</sup>

A fraqueza é talvez o maior dos males a afligir os homens (máxima 445: "la faiblesse est plus opposée à la vertu que le vice"). Basta recordarmos o papel hediondo de sua parenta – a preguiça, – figurada como uma imensa rêmora a retardar nossa viagem pelo mundo, ou

Principes et Questions de Morale Naturelle. Seconde Édition, Destinée à servir de supplément et de correctif aux Œuvres morales de la Rochefoucault. De l'Imprimerie de Delance. A Paris, Chez Desenne, Libraire, au Palais-Égalité, n.ºs 1 et 2; Delance, Imprimeur, rue de la Harpe, n.º 133. L'An Quatrième de la République. 1796, p.279-280.

Analisando as tendências da pesquisa sobre o moralista, no século XX, Jacques Truchet sugere o interesse em fazer saírem da sombra os Mémoires de La Rochefoucauld, inclusive para melhor compreender as suas máximas. Cf. Jacques Truchet. "Orientation de la recherche sur La Rochefoucauld au XXe siècle", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). Images de La Rochefoucauld, op.cit., p.63. Os Mémoires, em parte escritos durante a "desgraça" do moralista, exilado em Verteuil, retratam, entre outros, os tempos turbulentos da Fronda. Cf. La Rochefoucauld. "Mémoires", in Œuvres complètes, op.cit., p.11-267. Leia-se, ainda, Noémi Hepp. "Idéalisme chevaleresque et réalisme politique dans les Mémoires de La Rochefoucauld", in Images de La Rochefoucauld, op.cit., p.125-140.

como beatitude d'alma que se revela, ao fim, uma espécie de bestificação. Conforme a máxima 54:

De toutes les passions celle qui est plus inconnue à nous-mêmes, c'est la paresse; elle est la plus ardente et la plus maligne de toutes, quoique sa violence soit insensible, et que les dommages qu'elle cause soient très cachés; si nous considérons attentivement son pouvoir, nous verrons qu'elle se rend en toutes rencontres maîtresse de nos sentiments, de nos intérêts et de nos plaisirs; c'est la rémore qui a la force d'arrêter les plus grands vaisseaux, c'est une bonace plus dangereuse aux plus importantes affaires que les écueils, et que les plus grandes tempêtes; le repos de la paresse est un charme secret de l'âme qui suspend soudainement les plus ardentes poursuites et les plus opiniâtres résolutions; pour donner enfin la véritable idée de cette passion, il faut dire que la paresse est comme une béatitude de l'âme, qui la console de toutes ses pertes, et qui lui tient lieu de tous les biens.

Encarando a preguiça personificada, como paixão maligna, podemos vê-la empenhada em frear, a um só tempo violenta e insensivelmente, nossos sentimentos, interesses e prazeres, entorpecendo-nos sem que nos apercebamos de seu poder destruidor. Apenas sentimos o monstro que nos atarda, submerso e invisível.

A metáfora é poderosa, e a fatalidade lamentável desta força retroativa, que nos pára, permite entender que o mundo imaginado por La Rochefoucauld possui, mesmo imperfeitamente, um bom caminho a seguir, de que se excluiriam, seguramente, a preguiça e a fraqueza.

Não será exagerado imaginar que, no espírito das máximas, as forças da natureza, sobretudo as paixões que nos governam, mantêm-nos prisioneiros deste mundo, cegos para o que brilha além dele. Mas é claro que, na perspectiva idealista em mira, será possível detectar os reflexos apagados dos valores que se perderam. Assim funciona no que toca às virtudes, cuja pureza nos é inacessível, e também no que toca aos valores nobres, eventualmente transportados a um passado ideal, quando a *honnêteté* e a *politesse* eram plenamente reconhecíveis.<sup>78</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> É o caso, notado pela crítica, do romance de Mme de Lafayette. Leiam-se as primeiras páginas de *La princesse de Clèves* (de cuja redação, suspeitava-se à época, teria participado La Rochefoucauld), e veremos a descrição de uma corte ideal ("La magnificence et la galanterie n'ont jamais paru en France avec tant d'éclat que dans les dernières années du règne de Henri second. [...] Jamais cour n'a eu tant de belles personnes et d'hommes admirablement bien faits..."). Cf. Mme de Lafayette. *La princesse de Clèves*. Paris: Garnier-Flammarion, 1966 [1678], p.35-36. "L'intérêt majeur du roman au XVII<sup>e</sup> siècle est de jouer constamment avec la vie de société, sur le mode de la satire ou de la louange – selon les deux pôles du genre épidictique: le 'généreux' Francion au regard picaresque qui voit les hauts et les bas de la société, les héros de Madeleine de Scudéry qui reflètent de plus en plus la vie littéraire contemporaine, ou ceux de Furetière qui parodient la politesse maladroite des burgeois qui singent les modes aristocratiques. Il n'est pas jusqu'à Mme de Lafayette qui, dans *la Princesse de Clèves*, n'esquisse l'éloge nostalgique d'une cour brillante telle qu'on l'avait connue sous les derniers Valois. A ce titre, elle est bien un des derniers avatars – par le biais de l'histoire certes – de la construction d'un univers idéal à la façon de l'*Astrée* [de Honoré

No caso das máximas, as interpretações se dividem, ora apontando a existência de uma moral positiva, ora reforçando os traços de sua negatividade. Importa-nos, neste momento, sintonizar o desencanto que faz delas uma espécie de gigantesco negativo (em sentido fotográfico, como sugere a crítica) dos valores e virtudes. Estendendo o campo imagético, poderíamos dizer que habitamos um mundo de sombras, no qual o norte para onde

d'Urfé]. Le jeu de l'histoire (Segrais, Saint-Réal) ou de la fiction des mémoires et des lettres (Mme de Villedieu) serrera de plus en plus près la réalité pour ouvrir sur de nouvelles problématiques romanesques qui nuancent et rendent plus complexe le rapport à la société contemporaine." Emmanuel Bury. Littérature et politesse, op.cit., p.94.

<sup>79</sup> Em um ensaio escrito entre as décadas de 1950 e 1960, Paul Bénichou, na esteira das investigações críticas sobre La Rochefoucauld (Starobinski, Jeanson), supunha, de início, existirem nas máximas duas morais, até certo ponto opostas: denunciação do egoísmo e rebaixamento da natureza humana, oriundos da teologia cristã, e uma especulação natural, ou "física", já com um pé no naturalismo moderno e em sua causalidade universal. À parte o anacronismo desta última suposição, o que então se revelava, na busca da "intenção das máximas", era a contradição entre a afirmação (mesmo que pelo lado negativo) do amor-próprio, das forças do eu, e a negação radical da liberdade, pela via da constatação da força dos fatores naturais, nomeadamente a fortuna, os humores e os caprichos vários que independem do interesse e da vontade (conforme a máxima 435: "la fortune et l'humeur gouvernent le monde"). O crítico buscava, entretanto, a unidade dos contrários, expressa no próprio caráter do escritor: "le 'je suis sordide' et le 'qui suis-je?" s'entretiennent et se renforcent l'un l'autre. La dissolution de la conscience peut servir de refuge et d'excuse à la mauvaise conscience, et cette excuse amère, qui est en même temps une abdication, peut aiguiser le dégout de soi. Un marasme de ce genre peut avoir été le fond du caractère de La Rochefoucauld. Il se dit lui-même mélancolique...". Mas seria daí, do fundo deste marasmo característico do homem joguete da fortuna, das paixões e do amor-próprio que ele mesmo não controla, - que o moralista tiraria, em negativo, a imagem exigente de um homem que excela na generosidade, rompendo as malhas do determinismo natural e psicológico, o Homem surgindo, idealmente, para além do palco em que o homem é um comediante (máxima 87: "les hommes ne vivraient pas longtemps en société s'ils n'étaient les dupes les uns des autres"). Ainda segundo Bénichou, "La Rochefoucauld ne parle guère de liberté ni de nécessité: c'étaient des notions étrangères à l'usage commun, et qui de son temps étaient l'objet de débats théologiques épineux. Il aborde d'ordinaire cette question par le biais du mérite de nos actions: terrain plus modeste et plus accessible." Do "sentimento de inautenticidade" que as máximas expressam, nasceria uma moral exigente, um "culto implícito" da virtude, de um homem que se posta além do homem, mas não no plano divino. O crítico acompanhou a evolução das máximas, supondo que delas se tenha apagado, progressivamente, a idéia cristã da Redenção. A laicização do texto marcaria, então, a abertura de novas perspectivas: "ce qui était effroi et ferveur devient clairvoyance tout humaine, capacité de mesurer sans illusion la distance entre ce que nous sommes et ce que nous voudrions être." Finalmente, é um potencial civilizador que se anuncia nas máximas: "ce que La Rochefoucauld propose, ce n'est pas de répudier le mensonge de ce monde pour la vérité d'un autre; c'est exactement le contraire; d'accepter la comédie humaine, connue comme telle, et réduite de ce fait à des proportions honnêtes, comme la loi d'existence sociale. Telle est l'intention des Maximes, qui se sont orientées dès le début dans ce sens [...]. Dès qu'il commence à composer son recueil, La Rochefoucauld, à partir de constatations amères, ne suggère pas une doctrine de salut, mais une civilisation." Cf. Paul Bénichou. "L'intention des Maximes", op.cit., p.3-37. Jean Lafond, em linha oposta, supõe La Rochefoucauld ainda próximo de Pascal, e distante de Voltaire. A chave que, em sua análise, parece unir o desprezo pelo universo mundano e a crença na importância dos instrumentos - todavia imperfeitos - deste mundo, é o "utilitarismo agostiniano" e seu caráter dúplice, que aponta a positividade da ação necessária e a negatividade exposta na precariedade e falsidade desta mesma ação: "l'utilitarisme augustinien est [...] un utilitarisme méprisant. Il est méprisant pour l'homme, ou plus précisément pour l'espoir que l'homme place en ses propres forces, et il est méprisant pour les moyens mêmes qu'il conseille de mettre en œuvre, puisqu'il en juge l'effet trop souvent aléatoire. Ce qui est utile à l'homme dénaturé, ce ne sont pas dès lors les outils nobles que constituent la raison et l'effort sur soi, c'est l'amourpropre, l'illusion et la déraison. C'est en cela qu'on ne peut rationaliser, ou systématiser d'aussi piètres moyens et qu'il ne peut être question de fonder sur eux une morale. Mais il subsiste un autre ordre, celui du Vrai et du Bien en soi, où la morale peut trouver le modèle des vertus et de la vérité dont nos vertus et nos vérités ne sont trop souvent que des copies infidèles, ou de contrefaçons. Car la première qualité morale, c'est de savoir distinguer la copie de l'original, de ne pas prendre l'image plus ou moins ressemblante pour la réalité, de ne pas appeler vérité et vertu ce qui en est fort éloigné, et ne relève que de l'efficacité, et d'une efficacité toujours incertaine. Il ne saurait être question dès lors d'opposer une 'sagesse pratique' qui ne concernait que l'homme du commun, et une morale d'exception, destinée au héros, ou encore une morale qui emprunterait à la tradition des Pères de l'Eglise son pessimisme touchant la déchéance d'après le péché, et une morale optimiste, qui, placée dans la perspective du naturalisme libertin, s'orienterait vers le 'perfectionnement' de l'homme pour l'emporter finalement sur la première. Il n'y a pas, à nos yeux, conflit de deux morales, et la réflexion n'entre pas en contradiction avec elle-même puisqu'elle s'articule à deux niveaux, et selon deux optiques absolument distinctes." Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.151-152.

rumamos é inespecífico, enquanto aquelas forças nos atardam e confundem, sem que a luz possa, por um momento sequer, derramar-se sobre o caminho.

A ausência de um norte prontamente identificável é a figuração do dilema moral, significando o embaralhamento e ulterior apagamento das virtudes. No plano formal, do texto, significa a entrega do leitor a uma escrita fragmentária, sem que os movimentos textuais o levem a um único lugar. Já se falou em uma pré-história do hipertexto entre os moralistas franceses do século XVII, mas, aqui, interessa-nos apenas salientar esta soltura que, longe de indicar a ausência absoluta de um norte – o que nos levaria ao mais escandaloso amoralismo, – sugere a pluralidade de caminhos.<sup>80</sup>

O leitor se vê, então, diante de uma mapa versátil, e é natural que os mais ciosos, preocupados diante da desordem aparente (apenas aparente), apostem na reordenação dos aforismos, ou, num expediente que se nos vai tornando familiar, aponham ao texto uma espécie de contra-texto. Fortia d'Urban, cujo comentário sobre a sentença 504 apreciamos há pouco, organizou cuidadosamente uma edição das máximas, em 1796, mas julgou necessário contrabalançá-las com um tratado, por ele escrito quinze anos antes, e agora adaptado a seus novos intentos, "destiné à servir de supplément et de correctif aux Œuvres morales de la Rochefoucault [sic]".

Logo na introdução, o marquês esclarece a natureza de seu livro:

Je n'ai ni la présomption ni la modestie d'offrir au public un second volume de la Rochefoucault. Je ne ferai pas aussi bien que lui, parce que je n'atteindrai sûrement pas l'élégance et la précision de son stile. Je ferai plus que lui, en ce qu'il s'est contenté de peindre l'homme tel qu'il le voyait, sans lui donner beaucoup de conseils, au lieu que mon but est de diriger la conduite de l'homme, et de l'attacher à la vertu par son intérêt. La Rochefoucault veut que la plupart de nos vertus ne soient que des vices cachés, parce que le mobile secret en est l'amour-propre. Je prétends que l'homme ne peut s'aimer véritablement lui-même qu'en aimant ses semblables, et qu'il ne peut mieux servir son intérêt qu'en ne le distinguant pas de

Talvez a idéia de um hipertexto avant la lettre não seja absurda, mas será razoável precaver-nos contra uma leitura "pósmoderna" das máximas, que tomaria o texto como um suporte fluido, generoso repositório de toda e qualquer mensagem. O paradoxo formal das máximas estará porventura nisso: elas são capazes de nos conduzir, quando nos cremos condutores, o texto revelando-se como imensa armadilha, tão mais eficiente quanto não sintamos as malhas que nos cingem, cosidas pelo autor. É mesmo notável que as sentenças, dada sua natureza fragmentária, não comportem explicações conclusivas sobre o conjunto, conquanto haja um conjunto e, portanto, um livro inteiro e único a descobrir-se. A tese, muito bem alinhada, com atenção voltada para "arquitetura, séries e ciclos" das máximas, notando o concerto de sua semeadura, encontra-se em André-Alain Morello, para quem "les Maximes forment un livre, avec un début, une fin, un ordre même, que tire peut-être sa force de la place qu'il octroie au désordre". André-Alain Morello. "Actualité de La Rochefoucauld", in Jean Lafond (dir.). Moralistes du xvif siècle, op.cit., p.103-131. Para uma história do hipertexto, acompanhe-se o estimulante percurso de Jean Clément, para quem, contudo, o século XVII se afigura como um tempo no qual "la pensée philosophique est inséparable de son organisation hiérarchique et donc linéaire". Jean Clément. "Du texte à l'hypertexte: vers une épistémologie de la discursivité hypertextuelle", http://hypermedia.univ-paris8.fr/.

celui des autres. Mon ouvrage est en quelque sorte le supplément et le contre-poison de celui de la Rochefoucault; il est nécessaire à ceux qui veulent retirer quelque fruit du plaisir qu'ils auront trouvé à lire les Maximes où je ne craindrai pas de puiser mes preuves, afin de faire voir qu'elles ne sont aussi contraires à mes principes, qu'elles le paraissent au premier coup d'œil. Je rapellerai ces Maximes par des renvois au bas des pages.<sup>81</sup>

Contre-poison: o mal utilizado contra o próprio mal. Vimos já, no caso da máxima 182 ("les vices entrent dans la composition des vertus comme les poisons..."), que é possível fazê-lo. Fortia d'Urban, entretanto, não pretende encontrar a mistura adequada do remédio nas próprias máximas. Diversamente, o conjunto das sentenças, com sua lógica mundana, forma o veneno contra o qual o seu texto será usado. A farmácia somente se consuma quando o antídoto das máximas é previamente preparado e, somente então, oferecido ao leitor. 82

A postura terapêutica nos é familiar. 83 Menos de trinta anos depois, seria revelada ao jovem leitor brasileiro, quando José da Silva Lisboa, em seu catecismo, refere-se à obra de Volney. Vale a pena acompanhar a evolução do tratamento, cuja anamnese aponta a decadência progressiva do espírito cristão em França, submetido ao gênio revolucionário do século XVIII:

Na França, que antes se prezava de Reino Christianissimo, depois que o seu intitulado Bello Espirito, e Idolo do Seculo, – Voltaire, emprehendeo ridicularisar, em prosa e verso, os sentimentos religiosos e moraes, que doutrinarão os eminentes sabios de seu paiz, taes como Bossuet, Fenelon [sic], Rochefoucault [sic], La-Bruyere [sic], que tanto illustrarão o Seculo do Monarcha Luiz XIV; (fazendo todavia, á seu geito, breve Poema da Religião Natural, de moral commoda aos de sua Seita) a Mocidade da Europa em grande parte se perverteo, e com a corruptéla se preparou a Catastrophe revolucionaria de 1799 [sic]. Depois de varios

<sup>81</sup> Principes et Questions de Morale Naturelle. Seconde Édition, Destinée à servir de supplément et de correctif aux Œuvres morales de la Rochefoucault, op.cit., p.5-6.

<sup>82</sup> Procedimento já contemplado, de certa forma, nos comentários do abade de la Roche e, em parte, nos de Amelot de la Houssaye. A contraposição de um texto às máximas de La Rochefoucauld, ou a edição de um texto tendo as máximas por referência, é todavia uma iniciativa que encontramos já nos "obscuros escritores" do fim do século XVII que, como Vernage, Rousseau, Sergé, Boucher, Mailly ou Leven de Templery, foram estudados por Jacqueline Plantié. Consulte-se Jacqueline Plantié. "Les 'continuateurs' de La Rochefoucauld à la fin du XVII° siècle", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). Images de La Rochefoucauld, op.cit., p.17-29.

<sup>83</sup> E não apenas a nós. A ascendência da máxima 182 é ilustre, reportando a Senault e Montaigne, como ensina Jean Lafond. Cf. Jean Lafond. "De la morale à l'économie politique, ou de La Rochefoucauld et des moralistes jansénistes à Adam Smith par Malebranche et Mandeville", in Pierre Force, David Morgan (orgs.). De la morale à l'économie politique: dialogue franco-américain sur les moralistes français. Actes du colloque de Columbia University, octobre 1994. Pau: Presses Universitaires de Pau, 1996, p.189. De fato, no primeiro capítulo do Livro III de seus Essais, Montaigne distingue o "utile" do "honnête", notando a importância, para a contensão social, mesmo daquilo que não se abriga sob a honnêteté: "Notre bâtiment, et public et privé, est plein d'imperfection. Mais il n'y a rien d'inutile en nature; non pas l'inutilité même; rien ne s'est ingéré en cet univers, qui n'y tienne place opportune. Notre être est cimenté de qualités maladives; l'ambition, la jalousie, l'envie, la vengeance, la superstition, le désespoir, logent en nous d'une si naturelle possession que l'image s'en reconnaît aussi aux bêtes. [...] Desquelles qualités qui ôterait les semences en l'homme, détruirait les fondamentales conditions de notre vie. De même, en toute police, il y a des offices nécessaires, non seulement abjects, mais encore vicieux; les vices y trouvent leur rang et s'emploient à la couture de notre liaison, comme les venins à la conservation de notre santé. [...]". Michel de Montaigne. Œuvres complètes (éd. Robert Barral). Paris: Seuil, 1967, p.321. ("L'Intégrale").

Cathecismos de Libertinagem, appareceo em 1793 huma obrinha superficial, mas especiosa, do Escriptor das - Ruinas de Palmyra, - Volney, (que com as declamações do seu phantastico Genio tanto afogueou os fachos da Revolução,) á que deo o titulo de - Lei Natural - ou Cathecismo do Cidadão Francez, o qual (se he possivel) ainda he mais sophistico, e pestifero. [...] Correndo este e outros perniciosos livros Francezes devassamente no Brasil, he do dever de todos que desejão a pureza da Moral Publica do Imperio para se generalisar o genuino caracter do Cidadão probo, oppor, quanto em si estiver, antidoto literario á taes drogas gallicas, que são mais mortiferas que os venenos de Colchos. Tal he o proposito do trabalho que apresento á Indulgencia Nacional, e que emprehendi entre muitos encargos de officio, já valetudinario, no ultimo quartel da vida, estando quasi nas raias da eternidade. Tomei a seguinte lição de hum dos mais pios Moralistas da Gram Bretanha Hugh Blair: "Huma parte mui substancial do dever dos idosos consiste em estudar ser util á geração, que lhes hade succeder. Aqui se abre extenso campo, em que possão empregar o resto de seus dias em promover a felicidade do Genero Humano. A elles pertence communicar aos jovens o fructo de sua longa experiencia, instruillos nos bons costumes, e advertir-lhes os perigos da vida, moderando com prudentes conselhos o seu precipitado ardor, e, tanto por preceito, como pelo exemplo, formallos á piedade, e á virtude". 84

Ainda que La Rochefoucauld seja citado entre Bossuet, Fénelon e La Bruyère, a ressalva é significativa ("fazendo todavia, á seu geito, breve Poema da Religião Natural, de moral commoda aos de sua Seita" – supondo, como parece razoável, que a ressalva se dirija

<sup>84</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.vi-viii. O nome de La Rochefoucauld aparece, neste primeiro volume, de 1824, como "Rochefoucault", e é depois corrigido, no terceiro volume, no ano seguinte, em errata. Para além das singularidades da grafia da época, existem, ao que tudo indica, numerosos erros tipográficos na Constituição moral, mas nem todos terão sido corrigidos até a publicação do terceiro volume, com sua errata. Interessa aqui, em todo caso, ressaltar que a intimidade de Cairu com os autores de língua inglesa não terá correlato em seu trânsito com os franceses, e um indício disto podem bem ser estes nomes citados erradamente. No caso do autor das máximas, o detalhe é especialmente significativo: José da Silva Lisboa utiliza, para a tradução dos aforismos e para os comentários prévios, a edição de 1825, com o comentário de Suard. De fato, a primeira edição contendo tal comentário data de 1778, e várias são as reedições, até o ano de 1825. A errata aparece no mesmo ano em que Cairu adquiria o livro (1825, ano de publicação da edição utilizada das máximas e, também, da publicação dos últimos volumes do catecismo), e é certo que ele conhecia as sentenças anteriormente, quiçá numa edição em que o nome do autor, como no caso da edição do marquês de Fortia d'Urban, aparecesse como "Rochefoucault". Não é possível afirmar categoricamente quais as edições utilizadas pelo autor da Constituição moral, mas é bastante provável que ele conhecesse uma destas que vamos analisando, tendo preferido, ao fim, valer-se da mais recente que lhe caía em mãos, a qual, como veremos adiante, no próximo capítulo, adequa-se perfeitamente ao enquadramento que ele pretende dar às máximas. Sobre as edições de Suard, a primeira, de 1778, não traz ainda o nome do autor da "Notice". Cf. Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. A Paris, de l'Imprimerie Royale. 1778. Em 1825, a versão contendo a notícia de Suard era publicada numa edição conjunta de Peytieux e Chambert ainé, bem como, numa outra edição, organizada por Gaëtan de la Rochefoucauld, pelo livreiro Ponthieu. Cf. Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. Nouvelle édition. A Paris, Chez Peytieux, Passage Delorne. A Lyon, Chez Chambert ainé et Cie, Libraires, Éditeurs des Tablettes Lyonnaises, Quai des Célestins, Nº 2. 1825. Cf. também Oeuvres complètes de La Rochefoucauld, avec notes et variantes, précédées d'une notice biographique et littéraire. A Paris, chez Ponthieu, Libraire, Palais-Royal. 1825. Baseando-nos no catálogo da Bibliothèque nationale de France, temos ainda, no que toca às edições contendo a notícia de Suard (além da aqui referida, de 1778), duas em 1779, uma em 1784, uma em 1796, outra em 1798 (em que se compõem a edição de Fortia d'Urban e a notícia de Suard), em 1799, 1801, 1802, 1813 (contendo as fábulas de La Fontaine relativas às máximas), 1815, 1817, 1818 (novamente com as fábulas de La Fontaine), 1820 (duas edições, uma delas com as fábulas), 1823 (edição mista, contendo as máximas de La Rochefoucauld e Vauvenargues), 1824 e, finalmente, as duas em 1825, uma das quais terá sido utilizada por Cairu, muito provavelmente a edição de Peytieux e Chambert ainé. Posteriormente, século XIX adentro, a notícia de Suard apareceria ainda algumas vezes, mas aí as novas edições de Aimé-Martin (primeira em 1822) e, depois, Duplessis (1853, com um prefácio de Sainte-Beuve), faziam as máximas adentrar definitivamente o século da crítica literária, tornando-as, entretanto, alvo de uma incompreensão por vezes não menos severa que a das edições do século anterior.

àqueles autores, e não ao próprio Voltaire) e, como veremos, a idéia de contrapor um antídoto à obra do moralista reaparecerá, no "Appendice" à *Constituição moral*, na oposição entre a moral mundana (apresentada através das máximas) e a moral cristã (representada, sobretudo, pela mensagem paulina).<sup>85</sup>

De toda forma, La Rochefoucauld se torna um alvo secundário, quando Voltaire está sob a mira de Silva Lisboa. As idéias do autor do Siècle de Louis XIV conformam, então, um dos objetos principais de sua crítica, voltada para uma corrupção cujo resultado fora a erupção do mal revolucionário, em 1789.

Por ora, importa fixar a noção de um "antídoto literário", a ser ministrado contra as "drogas gálicas". As idéias deste Blair, empunhadas pelo velho moralista baiano, repousavam sobre a virtude e o exemplo devidos aos mais novos, como mezinha a proteger da desintegração do tecido da "Moral pública do Império", que vinha nascendo – e se manteria por muito tempo ainda – sem a nódoa da Revolução, ou da simples desordem. 86

A verdade das virtudes não é apenas o esteio do discurso de Blair, ocultando-se também na acusação a Volney, com a aliança de dois adjetivos: "pestífero" e "sofístico". O mundo gálico, pior que o dos colchos, opunha-se à Grã-Bretanha, produtora de sábios e decanos moralistas. A mentira que subjaz na sofisticação do discurso revolucionário, especioso, associa-se, na imaginação do leitor, ao veneno que devemos combater.

O vocabulário e o imaginário nosológico nos mantêm próximos ao discurso do marquês de Fortia d'Urban, embora sua obra se publicasse no ano quarto da República, já vencida, entretanto, a fase do terror. O compromisso seguia sendo a boa conduta, com o oferecimento de um tratado capaz de corrigir o retrato de La Rochefoucauld, onde não havia

<sup>85</sup> Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice".

Lisboa? Escrevendo um tratado que seria muito lido no século XVIII, o célebre pedagogo preocupara-se já com a dissolução do corpo social, elogiando o concerto civil a que fomos destinados: "si l'instruction n'avoit pour but que de former l'homme aux belles lettres & aux sciences; si elle se bornoit à le rendre habile, éloquent, propre aux affaires; & si en cultivant l'esprit, elle négligeoit de régler le cœur; elle ne répondroit pas à tout ce qu'on a droit d'en attendre, & ne nous conduiroit pas à une des principales fins pour lesquelles nous sommes nés. Pour peu qu'on examine la nature de l'homme, ses inclinations, sa fin, il est aisé de reconnoître qu'il n'est pas fait pour lui seul, mais pour la societé. La Providence l'a destiné à y remplir quelque emploi. Il est membre d'un corps, dont il doit procurer les avantages: &, comme dans un grand concert de musique, il doit se mettre en état de bien soutenir sa partie, pour rendre l'harmonie parfaite." Charles Rollin. De la manière d'enseigner et d'étudier les Belles-Lettres par raport à l'esprit & au cœur. Par M. ROLLIN,, ancien Recteur de l'Université de Paris, Professeur d'Eloquence au Collége Roial, & Associé à l'Académie Roiale des Inscriptions & Belles-Lettres. Tome Premier. Nouvelle Edition. A Paris, Chez la Veuve ESTIENNE, & Fils, rue Saint Jacques, à la Vertu. 1755. "Discours preliminaire", p.xv. Sobre Rollin, leia-se o verbete correspondente no já referido Dictionnaire des Lettres françaises. Cf. Dictionnaire des Lettres françaises. Le XVIII siècle, op.cit., p.1134-1135.

lugar para os bons conselhos. Mas, diversamente da obra brasileira, a edição de 1796 das máximas não terá pretendido desabonar o poder incontrolável do amor-próprio, sobrepondo-lhe a moral evangélica. O objetivo, mais moderno, era descobrir os vínculos secretos entre o interesse privado e o benefício público.

\* \* \*

A questão afastava o leitor, portanto, da constatação e lamentação da Queda, cuja principal marca seria esse amor-próprio incapaz de atingir o amor divino, e deslocava suas vistas para o futuro brilhante prometido pelas luzes. A idéia das máximas como um texto envenenado não é exclusiva de Fortia d'Urban, tendo granjeado adeptos já no início do século XVIII.

Leibniz, em carta datada de 1708, dirigida à condessa Sophie de Brunswick-Lunebourg, opusera-se vigorosamente ao livro de Louis des Bans, L'Art de connoistre les hommes, publicado em Paris, em 1702. A obra – um plagiato de La fausseté des vertus humaines de Jacques Esprit, segundo Jean Lafond – torna-se objeto da repulsa do filósofo, afinal, como Maquiavel, Louis des Bans (e as críticas atingem diretamente La Rochefoucauld) tomara a exceção pela regra: "tourner tout en mal [...] c'est faire des injustices et des jugements temeraires, c'est empoisonner la pureté, c'est enseigner la méchanceté". 87

A reação ao espírito jansenista não se resumiria, porém, a uma ação pedagógica ou corretiva, com o oferecimento da droga adequada ao tratamento do mal. O desvendamento da lógica das paixões, a denúncia da falsidade das virtudes humanas, e o remédio moral a ser ministrado, não bastariam a muitos dos homens práticos do século das luzes. Era preciso inverter os princípios, justificar a imperfeição, pois, de qualquer maneira, a certeza sobre esta imperfeição era uma sensação a acompanhar os filósofos, e não haveria mesmo como vencêla, com as armas precárias do ser humano.

Investigando as origens da Economia Política, radicada no moralismo de língua inglesa, Jean Lafond lembra um dado que muito nos interessa: Mandeville, o homem que

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Apud Jean Lafond. "Avatars de l'humanisme chrétien (1590-1710): amour de soi et amour-propre", in L'homme et son image, op.cit., 1996, p.425.

associou os benefícios públicos aos vícios privados, abrindo alas ao liberalismo econômico, era um rigoroso protestante. A lembrança pode soar estranha, se lembrarmos, a propósito, as censuras de Adam Smith, na *Teoria dos sentimentos morais* (tratado abundantemente citado na *Constituição moral, e deveres do cidadão*), à "licenciosidade" do autor da *Fábula das abelhas*.

Licenciosidade no pensar ("licentious system", na expressão que, originalmente, englobava Mandeville e La Rochefoucauld num único sistema de pensamento<sup>88</sup>) e rigor religioso se casam em Mandeville. Seria, talvez, bastante simples atribuir tal casamento ao deslize de um pensador premido pelas circunstâncias: enriquecidas as classes dominantes inglesas, haveria que escavar, nas teorias morais, um lugar para o consumo e a fruição dos bens materiais; daí, então, a exigência ascética do moralista ceder ao apologista das abelhas que, procurando o bem privado, atingem, paradoxalmente, o público.

É sobre este "paradoxalmente" que diversos pensadores do século XVIII se deteriam, esmerando-se em explicar não apenas o acúmulo de riquezas, mas, sobretudo, a ação livre do indivíduo, antes condicionada e reprimida pela angustiante certeza de que a perfeição da ação moral seria inatingível, fadando-nos a errar num mundo de incertitude e medo, o que poderia aumentar a autoexigência dos homens. Agora, porém, a ação liberta dos condicionamentos morais seria não apenas possível, mas plenamente justificada.

A conversão do negativo em positivo, do vício em virtude, é característica do século XVIII, e é significativo que um pensador como Mandeville, devedor dos moralistas franceses,

<sup>88</sup> No capítulo quarto da segunda seção de sua Teoria dos sentimentos morais, intitulado "Of licentious Systems", Smith recapitula os sistemas de moral de que tratara anteriormente, para finalmente notar que "there is, however, another system which seems to take away altogether the distinction between vice and virtue, and of which the tendency is, upon that account, wholly pernicious: I mean the system of dr. Mandeville. Though the notions or this author are in almost every respect erroneous, there are, however, some apperances in human nature, which, when viewed in a certain manner, seem at first sight to favour them. These, described and exaggerated by the lively and humorous, though coarse and rustic eloquence of Dr. Mandeville, have thrown upon his doctrines an air of truth and probability which is very apt to impose upon the unskilful". Adam Smith. The theory of moral sentiments (ed. D.D.Raphael, A.L.Macfie). Indianapolis: Liberty Fund, 1984 [1759], p.308. Segundo notam os editores de Smith, o julgamento severo sobre a obra de Mandeville, nesta e em outras passagens, incluía originalmente, associado a ela, o nome de La Rochefoucauld, o qual seria retirado a partir da sexta edição, graças à intervenção de Louis Alexandre, duque de la Rochefoucauld d'Anville, que pessoalmente protestara contra a presença de seu ascendente ao lado de Mandeville, encontrando a anuência de Smith, que logo suprimiria a referência. A inclusão de La Rochefoucauld no horizonte teórico de Mandeville não era nova, tampouco à época de Smith. Informa Jean Lafond que, em 1725, George Bluet publicava, em Londres, An Enquiry Whether a general practice of Virtue tends to the Wealth or Povetry, onde Mandeville era criticado por haver utilizado Montaigne, Bayle, Jacques Esprit e La Rochefoucauld sem que as fontes fossem citadas. Cf. Jean Lafond. "Mandeville et La Rochefoucauld, ou des avatars de l'augustinisme", in L'homme et son image..., 1996, op.cit., p.443. As máximas de La Rochefoucauld e La fausseté des vertus humaines, de Jacques Esprit, seriam publicados em inglês, conjuntamente, em 1706. Sobre a recepção das máximas na Inglaterra, onde foram numerosas as edições, desde o século XVII, e copiosas as críticas, no século XVIII, leia-se Antony McKenna. "Quelques aspects de la réception des Maximes en Angleterre", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). Images de La Rochefoucauld, op.cit., p.77-94.

tenha sido um pioneiro: um homem rigoroso, capaz de sentir o infinito da distância entre o mundo divino, perfeito e estático, e o mundo dos homens, sobrecarregado pelas exigências práticas, inconstante e perecível.<sup>89</sup>

O pensamento levado ao limite faria os filósofos redescobrirem a bondade de Deus, não mais encerrada num universo transcendente, mas sim revelada nos resultados – paradoxais – de nossa imperfeição. O caminho nos faz passar por Malebranche que, buscando explicar os "laços naturais" da união social, notara que os homens compuseram corpos

[...] dont toutes les parties aient entre elles une mutuelle correspondance. C'est pour entretenir cette union que Dieu leur a commandé d'avoir de la charité les uns pour les autres. Mais parce que l'amour-propre pouvait peu à peu éteindre la charité, et rompre ainsi le nœud de la vie civile, il a été à propos, pour la conserver, que Dieu unît encore les hommes par des liens naturels qui subsistassent au défaut de la charité et qui intéressassent l'amour-propre. 90

Estava aberta a senda para descobrir os sentimentos inatos de sociabilidade, uma busca que Hutcheson e Shaftesbury, autores muito freqüentados por Cairu, levariam a cabo. Mas nem só à moral dos bons sentimentos chegariam os caminhantes da via malebranchista. Resta o paradoxo de Mandeville, fundante para o pensamento liberal que o mesmo Cairu, desde fins do século XVIII, introduziria no Brasil.

Seguindo ainda os argumentos esclarecedores de Jean Lafond, somos levados a lembrar a metamorfose por que passa o Providencialismo dos séculos XVI e XVII, ao ser ressignificado pelo tempo das luzes:

Le basculement opéré par ce passage de la condamnation du mauvais amour de soi à sa justification suppose l'intervention d'une Nature bienveillante, qui subvient au malheur de la condition humaine en mettant à profit ce qui est tenu par ailleurs pour le Mal: l'orgueil, la présomption, l'illusion, qui sont tous des produits du mauvais amour de soi. Cette Nature se confond, de Montaigne à Malebranche, avec la Providence ou la Sagesse divine qui, dans la machinerie complexe de l'univers, a préétabli un mécanisme de régulation, d'autorégulation, destiné à pallier les conséquences les plus désastreuses de la décheance de l'être humain. 91

<sup>89 &</sup>quot;[...] la dualité des plans chez Mandeville a l'avantage de mettre en lumière la rupture qui s'est produite, par le seul fait de l'enrichissement que connaissent à l'époque les classes dominantes, entre un idéal de moralité et la réalité d'une société qui veut le bonheur et les plaisirs que procure l'argent. Cette rupture se trouve sans doute exaspérée pour les besoins de la cause, comme le veut la rhétorique du paradoxe ou de la declamatio que pratiquait la Rennaissance. Mandeville se fit une spécialité de penser à la limite, mais, au-delà du scandale, il retint l'attention d'à peu près tous les philosophes des Lumières pour avoir posé brutalement, mais clairement, le problème du rapport de la moralité la plus exigeante et de la vie moderne, avec ses aspirations au bien-être, au plaisir et au luxe". Jean Lafond. "De la morale à l'économie politique, ou de La Rochefoucauld et des moralistes jansénistes à Adam Smith par Malebranche et Mandeville", op.cit., p.190-191. A Fábula das abelhas aparecia em 1714.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Apud Jean Lafond. Idem, p.190. De la recherche de la Vérité, obra de Malebranche aqui citada, foi publicada pela primeira vez em 1674.

<sup>91</sup> Idem, p.193.

Buscando satisfazer o amor-próprio, terminamos, paradoxalmente, por alimentar a máquina do universo, mantendo-o coeso e funcionando. Não apenas a Providência se vê laicizada (poucas vezes nos lembramos que a "invisible hand" provém originalmente de Deus<sup>92</sup>), mas a máquina do mundo é azeitada por aquilo que, anteriormente, supunha-se pecaminoso.

Jean Lafond aponta, no "naturalismo dos Antigos", sobretudo os estóicos, as primeiras manifestações deste providencialismo natural, ou disto que, modernamente, conheceríamos sob o rótulo da "causalidade universal". É notável que, na obra do pensador que mais terá impressionado o visconde de Cairu, a imagem da máquina, justamente, se tornasse fascinante e esclarecedora, como uma metáfora (senão alegoria) da sociedade a organizar-se, a alimentar-se e realimentar-se do combustível humano que lhe é ofertado, perfeita e admirável em seu trabalho. Tudo se encaixa na maquinaria moderna. 93

Alterando o sentido das palavras e abandonando o tom otimista de Adam Smith, poderíamos lembrar a machine pascalina, tão ambígua no desprezo que provoca e na utilidade com que se revela. A própria crença – combustível de nossa vida, – dá-se mediante uma aposta, feita neste mundo limitado, embora o prêmio seja o espaço infinito em que se abriga o

<sup>92</sup> A expressão aparece já na Teoria dos sentimentos morais, mas, segundo nota dos editores, "Smith first used the expression 'invisible hand' in Astronomy, III.2, when writing of early religious thought, in which only irregular events were attributed to supernatural agency. 'Fire burns, and water refreshs; heavy bodies descend, and lighter substances fly upwards, by the necessity of their own nature; nor was the invisible hand of Jupiter ever apprehended to be employed in those matters'." Cf. Adam Smith. The theory of moral sentiments, op.cit., p.184-185. No prefácio a seus Estudos do bem comum, publicados entre 1819 e 1820, José da Silva Lisboa confessa sua dívida para com os "Triumviros da Economia Politica", Malthus, Ricardo e Smith, ressaltando a importância deste último, e a necessidade de perceber a Economia Política como "Physica Social" e "Dynamica Civil", para saber explorar aquilo que a Providência, em sua infinita bondade, dispusera aos homens, lembrando, entretanto, que o "sobredito Smith, meu principal Mestre na Economia Politica, e que primeiro mostrou com evidencia, que a producção dos bens da vida se proporciona á extensão do mercado, e que, por este meio, a Mão Invisivel do Creador, do conflicto dos interesses particulares, extrahia, pelo commercio franco legitimo, o Bem Geral, aconselhando aos Administradores Publicos o consultarem sempre a Sabedoria da Natureza na Ordem Civil, e não a presumpçosa arrogancia do juizo humano, assim anima aos que intentão escrever sobre as doutrinas economicas na sua Theoria dos Sentimentos Moraes. Para se avivar o espirito publico de huma Nação não ha expediente mais adequado, do que fazer tomar o povo no coração os interesses de seu Paiz; e, para esse effeito, convem mostrar-lhe, como nos Estados de melhor Economia Publica se tem mais abundancia de sustento, vestido, e commodos da vida. As Theorias sobre estes objectos, sendo razoadas, e praticaveis, são de todas as obras especulativas as mais uteis; ainda as mais fracas, não são destituidas de proveito; pelo menos, servem de animar os homens para o estudo dos meios da Felicidade Social'." Estudos do Bem-Commum e Economia Política, ou Sciencia das Leis Naturaes e Civis de Animar e Dirigir a Geral industria, e Promover a Riqueza Nacional, e Prosperidade do Estado. Por José da Silva Lisboa Do Conselho de Sua Magestade, Deputado da Real Junta do Commercio, Desembargador da Casa da Supplicação do Reino do Brazil. Rio de Janeiro. Na Impressão Regia, 1819-1820, p.xiii-xv. (Edição contemporânea: Rio de Janeiro: IPEA/INPES, 1975.)

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> "[...] Human society, when we contemplate it in a certain abstract and philosophical light, appears like a great, an immense machine, whose regular and harmonius mouvements produce a thousand agreeable effects. As in any other beautiful and noble machine that was production of human art, whatever tended to render its mouvements more smooth and easy, would derive from this effect, and, on the contrary, whatever tended to obstruct them would displease upon that account: so virtue, which is, as it were, the fine polish to the wheels of society, necessarily pleases; while vice, like the vile rust, which makes them jar and grate upon one another, is as necessarily offensive." Adam Smith. *The theory of moral sentiments*, op.cit., p.316.

divino. Mas o discurso da *machine*, ele mesmo, se ouve no plano imperfeito em que vagamos, sem a assistência superior: "parlons maintenant selon les lumières naturelles". <sup>94</sup> Mesmo na perspectiva jansenista de Pascal, haveria que prestar atenção à ordem natural. E a seconde nature (social) pode ser condenável, mas, paradoxalmente, viver en honnête homme poderia nos habituar ao mundo cristão. <sup>95</sup>

Trata-se de uma ambigüidade já presente em santo Agostinho: o *amor sui*, embora irremediavelemente oposto ao *amor Dei*, possui sua dignidade própria, e uma função no mundo corrupto dos homens.

Seguindo ainda as pistas de Jean Lafond, o essendi appetitus – "apetite de ser" – de Jansénius tem também um sentido importante para a vida social: Deus habilitou o homem com um instinto (o "amour de soi", mais que o "amour-propre") de autoconservação capaz de mantê-lo vivo. Mas, diferentemente dos seres naturais, dotou-o de razão, o que o impede de encontrar a paz, como os animais, nos desejos e necessidades do corpo. Seria preciso, então, voltar-se para o Bem, única instância a facultar-lhe o contentamento pleno. 96

Entretanto, haverá uma distância razoável a separar o "utilitarismo agostiniano", presente em Jansénius, Pascal ou Nicole, do utilitarismo próprio ao século das luzes, sobretudo se notarmos que aquela instância poderosa, superior aos homens, pode, subitamente, desinvestir-se de seu caráter intangível, para revelar-se mundanamente, numa bondade que é a da própria Natureza, obra afinal da criação divina e campo de atuação da Providência. <sup>97</sup>

94 Blaise Pascal. Pensées (éd. Philippe Sellier), in Jean Lafond (dir.). Moralistes du XVIf siècle, op.cit., ([XLV], 680), p.515.

<sup>95</sup> Cf. Philippe Sellier. "Introduction" aux Pensées, in Jean Lafond (dir.). Moralistes du XVIf siècle, op.cit., p.300.

<sup>96</sup> Cf. Jean Lafond. La Rochefoucuald: augustinisme et littérature, op.cit., p.180.

<sup>97</sup> Quanto ao "utilitarismo agostiniano", Nicole, em seu ensaio "De la charité et de l'amour-propre", nota que os efeitos do amor-próprio podiam ser os mesmos que os da caridade: "[...] il est si vrai que l'amour-propre peut imiter toutes les actions de la charité, qu'il s'insinue même souvent dans celles où il semble qu'il puisse avoir le moins de part, et qui sont destinées pour le mortifier et pour le détruire. Il sait quelquefois faire jeûner les religieux, ou les soulager au moins d'une partie de la peine de leur jeûne. Les haires, les cilices et les disciplines sont quelquefois à son usage, et il n'y a presque point d'humiliation qu'il ne soit capable de pratiquer. Et quoqu'il trouve moins son compte dans la solitude, dans le silence et dans les austérités secrètes, qu'en quoi que ce soit, il y a pourtant de certains conduits cachés, et de certaines voies souterraines par où il pourrait peut-être trouver quelque entrée. Enfin, il est même capable de nous faire souffrir la mort avec joie. Et afin qu'il n'y ait pas de voie certaine de le distinguer de la charité même par le martyre, les saints nous apprennent après saint Paul, qu'il y a des martyrs de vanité aussi bien que de charité. C'est pourquoi saint Augustin après avoir dit que la vanité imite de si près les œuvres de la charité, qu'il n'y a presque point de différence entre leurs effets; que la charité nourrit les pauvres, et que la vanité les nourrit aussi; que la charité jeûne, et que la vanité sait aussi jeûner; que ces œuvres-là nous frappent bien les yeux, mais que nous ne saurions distinguer celles qui viennent du bon ou du mauvais principe - il ajoute enfin, que la charité meurt et nous mène au martyre, et que la vanité meurt aussi et souffre le martyre [...]". Pierre Nicole. "De la charité et de l'amourpropre" [1675], in Essais de morale (éd. Laurent Thirouin). Paris: Presses Universitaires de France, 1999, p.406-407. Supremo paradoxo, o desta aproximação pelos efeitos. Note-se que a indistinção dos efeitos torna impossível a distinção entre as reais intenções, as quais, absolutamente, não seriam elididas no texto agostiniano: "il n'y a presque point de différence entre leurs effets..." (ênfase minha). No original: "ponite in corde, quam simila facit, et quasi paria caritati". Resta ainda, poderosa, a diferença das intenções, distinção entretanto nublada para nossos olhos imperfeitos, incapazes, frequentemente, de voltar-se para além dos resultados da ação.

O plano moral se desloca, e a severidade do julgamento sobre o amor-próprio, embora atenuado por aquele primeiro "utilitarismo", de origem agostiniana, cede espaço a um conceito muito mais benévolo. Helvétius, leitor admirativo do duque de la Rochefoucauld, associaria, em meados do século XVIII, o julgamento do espírito (esprit) às sensações que o mundo nos causa. Destarte, subtraía o peso das abstrações que são as virtudes inatingíveis, desenhando um universo moral onde o importante seria a atenção à utilidade das ações, isto é, ao quanto elas concorreriam para a felicidade de todos, neste mundo presente.

Uma historieta, logo no início de sua investigação *De l'esprit*, é instrutiva, e parte de uma indagação: desde que se trate de julgar se, no caso de um Rei, a justiça é preferível à bondade, pode-se ainda imaginar que o julgamento nada mais seja que uma sensação?

Cette opinion, sans doute, a d'abord l'air d'un paradoxe: cependant, pour en prouver la vérité, supposons dans un homme la connoissance de ce qu'on appelle le bien et le mal; et que cet homme sache encore qu'une action est plus ou moins mauvaise, selon qu'elle nuit plus ou moins au bonheur de la société. Dans cette supposition, quel art doit employer le poëte ou l'orateur, pour faire plus vivement appercevoir que la justice, préférable, dans un roi, à la bonté, conserve à l'état plus de citoyens? L'orateur présentera trois tableaux à l'imagination de ce même homme: dans l'un, il lui peindra le roi juste qui condamne et fait exécuter un criminel; dans le second, le roi bon qui fait ouvrir le cachot de ce même criminel et lui détache ses fers; dans le troisieme, il représentera ce même criminel qui, s'armant d'un poignard au sortir de son cachot, court massacrer cinquante citoyens: or, quel homme, à la vue de ces trois tableaux, ne sentira pas que la justice, qui, par la mort d'un seul, prévient la mort de cinquante hommes, est, dans un roi, préférable à la bonté? Cependant ce jugement n'est réellement qu'une sensation. En effet, si par l'habitude d'unir certaines idées à certains mots, on peut, comme l'expérience le prouve, en frappant l'oreille de certains sons, exciter en nous à peu près les mêmes sensations qu'on éprouveroit à la présence même des objets; il est évident qu'à l'exposé de ces trois tableaux, juger que, dans un roi, la justice est préférable à la bonté, c'est sentir et voir que, dans le premier tableau, on n'immole qu'un citoyen; et que, dans le troisieme, on en massacre cinquante: d'où je conclus que tout jugement n'est qu'une sensation.98

A parábola tem um objetivo preciso: provar que o julgamento é fruto de uma sensação. Não é necessária grande dose de imaginação para perceber o que isto significa, no campo moral: o bem e o mal, associados à manutenção do corpo social, tornam-se o resultado de um cálculo, ou melhor, de um jogo de sensações. O amor-próprio, nesta perspectiva, não seria mais o elemento ambíguo que, a um só tempo, afasta-nos do plano ideal das virtudes,

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Claude-Adrien Helvétius. De l'esprit. Numérisation BnF de l'édition de Paris: INALF, 1961 (reprodução da edição de Paris: Durand, 1758) (Gallica), p.9-10.

mas nos mantém vivos e capazes de louvar a Deus, crendo num plano que nos é incompreensível, e amado.

O amor-próprio, na perspectiva de Helvétius, é apenas mais um sentimento, e a má fama de La Rochefoucauld lhe parece de todo injustificada:

Lorsque le célebre M De La Rochefoucault dit que l'amour-propre est le principe de toutes nos actions, combien l'ignorance de la vraie signification de ce mot amour-propre ne souleva-t-elle pas de gens contre cet illustre auteur? On prit l'amour-propre pour orgueil et vanité; et l'on s'imagina, en conséquence, que M De La Rochefoucault plaçoit dans le vice la source de toutes les vertus. Il étoit cependant facile d'appercevoir que l'amour-propre, ou l'amour de soi, n'étoit autre chose qu'un sentiment gravé en nous par la nature; que ce sentiment se transformoit dans chaque homme en vice ou en vertu, selon les goûts et les passions qui l'animoient; et que l'amour-propre, différemment modifié, produisoit également l'orgueil et la modestie. La connoissance de ces idées auroit préservé M De La Rochefoucault du reproche tant répété qu'il voyoit l'humanité trop en noir; il l'a connue telle qu'elle est. Je conviens que la vue nette de l'indifférence de presque tous les hommes à notre égard est un spectacle affligeant pour notre vanité; mais enfin il faut prendre les hommes comme ils sont: s'irriter contre les effets de leur amour-propre, c'est se plaindre des giboulées du printemps, des ardeurs de l'été, des pluies de l'automne, et des glaces de l'hyver.99

Impressionante, no quadro pintado pelo filósofo, como estas intempéries podem torná-lo acessível, exatamente pelo plano das sensações, permitindo que se compreenda, ao fim, a força irresistível da natureza, sobretudo da nossa própria natureza.

A naturalização dessa força joga o *inevitável*, que na imaginação jansenista significava a perdição e a miséria de nossa condição atual, para o plano do presente, com o qual convivemos mais diretamente – pelas sensações, – e de forma talvez menos sofrente, pois o próprio castigo e a recompensa passam a estabelecer-se neste nosso mundo, sem a interferência de uma instância divina, e o moralista, não mais responsável pela descrição de nossos tormentos, passa a observar a utilidade de nossas ações, tornando-se, no limite, um legislador. <sup>100</sup>

99 Idem, p.34-35.

<sup>100 &</sup>quot;[...] En vain les peuples, follement amoureux de leur législation, cherchent-ils, dans l'inexécution de leurs loix, la cause de leurs malheurs. L'inexécution des loix, dit le sultan Mahmouth, est toujours la preuve de l'ignorance du législateur. La récompense, la punition, la gloire et l'infamie, soumises à ses volontés, sont quatre especes de divinités avec lesquelles il peut toujours opérer le bien public, et créer des hommes illustres en tous les genres. Toute l'étude des moralistes consiste à déterminer l'usage qu'on doit faire de ces récompenses et de ces punitions, et les secours qu'on en peut tirer pour lier l'intérêt personnel à l'intérêt général. Cette union est le chef-d'œuvre que doit se proposer la morale. Si les citoyens ne pouvoient faire leur bonheur particulier sans faire le bien public, il n'y auroit alors de vicieux que les fous; tous les hommes seroient nécessités à la vertu; et la félicité des nations seroit un bienfait de la morale: or, qui doute que, dans cette supposition, cette science ne fût infiniment honorée; et que les écrivains excellents en ce genre ne fussent, du moins par l'équitable et reconnoissante postérité, mis au rang des Solon, des Lycurgue et des Confucius? [...]" Idem, p.220-221.

O moralista, então, passa a ser um atento e próximo observador da natureza, o que muito nos ajudará a compreender o moralismo de José da Silva Lisboa – bastante influenciado pelo utilitarismo do século XVIII, embora lhe seja resistente, – mas pouco pode ajudar-nos a compreender o moralismo de Pascal ou La Rochefoucauld. Afinal, filiando-os ambos às correntes jansenistas do século XVII, é razoável supor que não se empenhassem exclusivamente na observação direta da natureza e de suas leis, mas que, na natureza humana, fossem buscar, justamente, os sinais do pecado, da falta original e da distância que nos separa da Graça.

Aqui deve ressurgir a diferença fundamental entre Pascal e o autor das máximas. Embora influenciada pelo jansenismo, a empresa deste último é essencialmente mundana, o que, mantida a matriz agostiniana, pode torná-lo ainda mais torvo que o autor das *pensées*, desde que o universo de seus aforismos não comporta qualquer saída mística, concentrando-se, como já sugerimos, numa mecânica das paixões, como se nos encerrássemos, definitivamente, na ordem da concupiscência.

Vimos que o mundo social é então retratado numa perspectiva que permite desmascarar as virtudes, mas, paradoxalmente, mantém-se ativa uma grande comédia, o que é também o tema de Pascal, embora sua visada sobre a teatralidade de nossas ações seja francamente negativa, enquanto o moralista La Rochefoucauld se esconde por trás de sua bem simulada objetividade, sem deixar ver suas intenções reais, ou antes, desconfiando de todas as intenções reais, e do que se oculta sob as formas galantes do falar e do agir.

O tema nos transporta, outra vez, para diante de uma delicada questão sociológica, tratada com sensibilidade, recentemente, por um lingüista:

La conversation est la forme favorite d'échange social pour La Rochefoucauld: à la fois parce qu'elle a lieu dans un cercle forcément limité, dont on ne peut s'assurer d'avance que tous les membres partagent "l'envie d'être tout à fait honnête homme"; et parce qu'elle se prête à la réglementation; c'est une pratique purement sociale, et c'est ce qui attire son attention: il ne s'intéresse pas à la legislation, ni aux structures politiques, il ne propose pas de remèdes à des situations de crise; il se contente d'agir (d'essayer d'agir) sur les mœurs, d'éduquer. Dans l'échange commun, "il n'y a presque personne qui ne pense plutôt à ce qu'il veut dire qu'à répondre précisément à ce qu'on lui dit" (M 139): on neglige la communication, et on favorise l'expression, on préfère l'individuel au social. Dans la conversation contrôlée, en revanche, on sait qu'"il faut éviter de parler longtemps de soi-même, mais écouter ceux qui parlent", "leur parler de ce qui les touche"; il faut "connaître la pente et la portée de ceux à qui on parle", "il ne faut jamais blesser les sentiments des autres, ni paraître choqué de ce qu'ils ont dit" (Réflexions, 4). En un mot, l'honnête conversation se fait au nom de l'autre, non de soi. Ce n'est pas de

l'hypocrisie ni de la manipulation, ou alors ces termes doivent être pris dans un sens positif: puisque cette activité est purement sociale, il faut l'amener jusqu'à une soumission complète au code de la sociabilité. 101

Talvez se pudesse reparar o discurso de Todorov, lembrando que o mundo das máximas é bem mais acre que o das "Reflexões". Não será casual se, neste extrato, ele se utiliza da quarta *Réflexion*, sobre a "conversation", contrapondo-a, precisamente, à máxima 139, de que cita um fragmento. Bem verdade que a máxima em questão também é relativamente longa, referindo-se ao comum das gentes, em tudo distante da honnête conversation. 102

Aproximemo-nos um pouco mais, para notar que o mundo das máximas, a despeito da promessa que ali colheu o lingüista, dificilmente se presta a uma leitura puramente pedagógica, ou basicamente sociológica. Se as máximas educam (um jansenista podia atribuir-lhes papel eminente na educação para o "grand monde", como já vimos<sup>103</sup>), fazem-no contudo recusando o espírito escolástico, e a ordem fragmentária pode ser ilustrativa, neste ponto.

É a condição fragmentária do homem, imperfeita e faltosa, que reportam as máximas. Ainda que nos permitam enxergar, ou até promovam um mundo onde a conversação é valorizada, substituindo-se a guerra de todos contra todos pelo diálogo potencial, elas seguem operando o desmascaramento, e o que terminam por revelar não é motivo de orgulho ou felicidade. A guerra continua, oculta sob as palavras e as ações.

As leituras utilitaristas ou otimistas, com matizes sociológicos ou pedagógicos, podem ser importantes para a compreensão de questões fundamentais contempladas pelas máximas, e altamente sugestivas, mas serão incompletas, enquanto não enfrentarem esse

<sup>101</sup> Tzvetan Todorov. "La comédie humaine selon La Rochefoucauld", op.cit., p.46.

Eis a máxima, completa: "Une des choses qui fait que l'on trouve si peu de gens qui paraissent raisonnables et agréables dans la conversation, c'est qu'il n'y a presque personne qui ne pense plutôt à ce qu'il veut dire qu'à répondre précisément à ce qu'on lui dit. Les plus habiles et les plus complaisants se contentent de montrer seulement une mine attentive, au même temps que l'on voit dans leurs yeux et dans leur esprit un égarement pour ce qu'on leur dit, et une précipitation pour retourner à ce qu'ils veulent dire; au lieu de considérer que c'est un mauvais moyen de plaire aux autres ou de les persuader, que de chercher si fort à se plaire à soi-même, et que bien écouter et bien répondre est une des plus grandes perfections qu'on puisse avoir dans la conversation."

<sup>103</sup> É o que se sugere numa das cartas, citadas neste capítulo, mas será também o caso de Arnauld d'Andilly que, associando as máximas de La Rochefoucuald às *Instructions chrestiennes* de Saint-Cyran, lembra que as primeiras haveriam de ser úteis para aqueles "qui ne se trouvent pas seulement engagez dans le monde, mais dans le grand monde [...] parce que faisant connoistre d'une maniere tres-évidente la profondeur des playes causées par le peché dans le cœur de l'homme, elle les prépareront à mieux comprendre le besoin des remedes necessaires pour les guerir qui sont si fortement proposez dans ces Instructions chrestiennes". "Avertissement" aux *Instructions chrestiennes* de Saint-Cyran, Paris, 1672, s.p. Apud Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.155.

fundo sombrio contra o qual se desenrola a aventura do homem decaído, eternamente errante, estrangeiro em seu próprio mundo.

A Queda ainda é, para todos os efeitos, o ponto de partida do homem retratado por La Rochefoucauld.

\* \* \*

A edição de 1796, organizada pelo marquês de Fortia d'Urban, compõe-se de dois volumes, o primeiro contendo as sentenças originais, e o segundo trazendo o tratado e os comentários sobre cada uma delas. As edições consideradas válidas ("les seules que l'on distingue aujourd'hui") eram a do abade Brotier, de 1789, e a de Suard, de 1778. No fim do século XVIII, portanto, as edições de La Roche e Amelot de la Houssaye iam sendo descartadas, embora o marquês demonstre conhecê-las, preferindo, contudo, valer-se da edição Brotier. 104

No segundo volume, os "Princípios e questões de moral natural" precedem os comentários das máximas, dividindo-se em várias seções. Na quinta parte, Fortia d'Urban discorre sobre "les moyens de rendre heureux notre patrie, notre société, et l'univers". O título seria já suficiente para pressentir a presença de idéias caras ao século XVIII, não fora o texto revelar diretamente algumas de suas influências:

<sup>104</sup> Cf. Maximes et Œuvres Complètes de François, Duc de La Rochefoucault, Terminées par une Table alphabétique des Matières, plus ample et plus commode que celles des Éditions précédentes. De L'Imprimerie de Delance. A Paris, Chez Desenne, Libraire, au Palais-Égalité, n.º5 1 et 2; Delance, Imprimeur, rue de la Harpe, n.º 133. L'An Quatrième de la République. 1796, p.3-4. A edição de Amelot de la Houssaye, além das já referidas versões de 1714 e 1725, repete-se em 1743, 1746, 1754, 1765 (Amsterdam), e em 1777, na edição conjunta com os comentários do abade de la Roche. Deste último, como organizador, têm-se, além da edição de 1737, as de 1741, 1765, 1777 e 1779 (Dresden). Os dados se restringem aos catálogos da Bibliothèque nationale de France e da Bibliothèque Municipale de Versailles. Quanto à edição de 1754: o livro da cota Z-17847 (BnF) traz no frontispício, como comentador, o abade de la Roche, quando se trata, de fato, da edição de Amelot de la Houssaye. Cf. Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\* Nouvelle Edition. Augmentée de Remarques Critiques, Morales & Historiques, sur chacune des Réflexions. Par M. l'Abbé de La Roche. A Paris, Chez Ganeau, rue Saint Severin. Bauche, Quai des Augustins. D'Houry Fils, rue Vieille Bouclerie. 1754. É possível que o projeto da edição conjunta de La Roche e Amelot de la Houssaye fosse bastante anterior a 1777. Observando o "Privilège" de 1754, os livreiros eram justamente autorizados a publicar ambas as edições. E, já na edição La Roche de 1737, Ganeau mantinha o privilégio da publicação das máximas, aumentadas das sentenças de Mme de la Sablière, notas de Amelot de la Houssaye, máximas cristãs e reflexões do abade de la Roche, conforme o "Privilège du Roi": "[...] s'il nous plaisoit lui accorder nos Lettres de Privilege sur ce nécessaire; offrant pour cet effet, de les faire imprimer en bon papier & beaux caractères, suivant la feuille imprimée & attachée pour modèle, sous le contrescel des présentes [...] Nous lui avons permis & permettons par ces présentes, de faire imprimer lesdites Livres ci-dessus spécifiés en un ou pluisieurs Volumes, conjointement ou séparément & autant de fois que bon lui semblera [...]". Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, 1737, op.cit., p.xxI. De fato, as edições francesas de La Roche e Amelot de la Houssaye ficariam a cargo da família Ganeau, até pelo menos 1754. A edição deste ano seria dividida com demais editores (Bauche e d'Houry), e a conjunta de 1777 ficaria a cargo de livreiros outros.

Sans doute ce titre paraîtra ridicule à ceux qui ont désapprouvé la paix perpétuelle de l'abbé de Saint-Pierre, et qui se sont moqués de la république universelle d'Anacharsis Clootz dont je ne prétends nullement faire ici l'éloge. Il ne paraîtra pas plus raisonnable à ceux qui regardant les hommes comme naturellement méchans, ont eu le malheur de se laisser aller à une sorte de misanthropie qui les rend indifférens au bonheur de l'espèce humaine, et qui même les conduit quelquefois à la haine des hommes. Mais celui qui se sent échauffé par le besoin d'être utile à ses amis et à ses semblables, cette ame noble et généreuse qui ne jouit que du bien qu'elle fait aux autres, celui qui sera prêt à faire le sacrifice de sa vie pour un inconnu, celui-là ne sera point effrayé par l'idée de contribuer au bonheur général. Je plains ceux à qui cet espoir est étranger, et je sens que je n'écris pas pour eux. C'est pour les autres que je continue. 105

O otimismo exacerbado une, no cabeçalho, o velho abade de Saint-Pierre, autor do Projet pour rendre la paix perpétuelle (1712), e o revolucionário prussiano Clootz, guilhotinado em 1794, como seguidor de Hébert. Da junção, surge algo como uma Paz perpétua na República universal: ideal compósito, talvez mais próximo de um certo naturalismo confiante na felicidade universal que das idéias políticas em pauta.

Uma vez mais, encontramo-nos diante da acusação de misantropia, aqui associada não apenas ao ódio pelo gênero humano, mas também à indiferença diante da felicidade geral. Declaradamente, Fortia d'Urban dirige-se, com sua edição das máximas, àqueles para quem o homem não é "naturalmente mau", àqueles capazes de excitar-se com a necessidade de fazer o bem (bienfaisance, segundo o neologismo do abade de Saint-Pierre). 106

No livro, chama a atenção a brevidade do comentarista, e é notável que, a propósito da sentenca 236, lhe parecesse suficiente uma afirmação seca: "Sans doute l'amour-propre bien entendu doit nous rendre bons, et c'est tant mieux". 107

## Vejamos a máxima referida:

Il semble que l'amour-propre soit la dupe de la bonté, et qu'il s'oublie lui-même lorsque nous travaillons pour l'avantage des autres. Cependant c'est prendre le chemin le plus assuré pour arriver à ses fins; c'est prêter à usure sous prétexte de donner; c'est enfin s'acquérir tout le monde par un moyen subtil et délicat.

"Il semble...". À primeira vista, o amor-próprio, como personagem que é, deixa-se enganar pela bondade, esquecendo-se de si mesmo, distanciando-se para nos permitir o bem-

<sup>105</sup> Principes et Questions de Morale Naturelle. Seconde Édition, Destinée à servir de supplément et de correctif aux Œuvres

morales de la Rochefoucault, op.cit., p.45-46.

106 "Bienfézance" é termo forjado pelo abade, utilizado posteriormente por Voltaire. Cf. Dictionnaire des Lettres françaises. Le XVIII<sup>e</sup> siècle, 1995, op.cit., p.1204.

107 Principes et Questions de Morale Naturelle. Seconde Édition, Destinée à servir de supplément et de correctif aux Œuvres

morales de la Rochefoucault, op.cit., p.214.

fazer, como se pouco lhe importasse nosso trabalho. "Cependant...". Logo se descobre a solércia da personagem: recostara-se apenas, esperando seu prêmio, sabendo de antemão que ganhará mais, sempre que nos deixar trabalhar pelos outros. Eis a usura, delicada e sutilmente praticada. O amor-próprio sofistica-se, ao simular o engano diante da bondade. Tudo calculado entretanto, como convém aos usurários.

A versão mais antiga da máxima não deixa margem a dúvidas. Número CCL, na primeira edição:

Qui considérera superficiellement tous les effets de la bonté qui nous fait sortir hors de nous-mêmes, et qui nous immole continuellement à l'avantage de tout le monde, sera tenté de croire que lorsqu'elle agit, l'amour-propre s'oublie et s'abandonne lui-même, ou se laisse dépouiller et appauvrir sans s'en apercevoir, de sorte qu'il semble que l'amour-propre soit la dupe de la bonté. Cependant c'est le plus utile de tous les moyens dont l'amour-propre se sert pour arriver à ses fins; c'est un chemin dérobé, par où il revient à lui-même, plus riche et plus abondant; c'est un désintéressement qu'il met à une furieuse usure; c'est enfin un ressort délicat avec lequel il réunit, il dispose et tourne tous les hommes en sa faveur.

Perde-se a leveza e um pouco da complexidade da versão final, nesta sentença ainda bruta, longa e algo tortuosa, senão reiterativa. Mas o recuo é útil, pois, nela, o sentido se abre completamente e o ardil do amor-próprio se deixa enxergar, em toda sua crueza.

O comentário de Fortia d'Urban não é propriamente o resultado de uma inversão de sentidos na interpretação da máxima, como foi o caso do abade de la Roche. Trata-se, bem mais, de uma concessão: "sans doute l'amour-propre bien entendu doit nous rendre bons, et c'est tant mieux". Tanto melhor que o amor-próprio se faça de logrado diante da bondade; o importante é que deixe ela exercitar-se e, assim, o homem se liga à virtude pelo seu interesse, como queria o marquês, em sua introdução ("mon but est de diriger la conduite de l'homme, et de l'attacher à la vertu par son intérêt"). Distantes da denúncia do amor-próprio, circulamos já na órbita do utilitarismo.

\* \* \*

A contraposição de comentários às sentenças de La Rochefoucauld terá sido um expediente bem acolhido, ao longo do século XVIII. Numa publicação holandesa, datada de 1772, Jean Manzon providenciava nova coleção das máximas, "mais correta que qualquer uma das que apareceram", adicionando-lhes, é claro, seus próprios comentários. Neste caso, como

acontecera com Amelot de la Houssaye, os aforismos são dispostos em ordem alfabética, classificados pelos assuntos de que tratem. 108

As considerações do editor são, por vezes, bastante longas. O tom geral é de louvor ao amor-próprio, mas ao amor-próprio "bien placé". Como no caso das edições anteriores, valeria a pena um cuidadoso estudo desta obra. Limitemo-nos, entretanto, a alguns de seus comentários.

No item "Société", chama a atenção a seguinte máxima:

La société, et même l'amitié de la plûpart des hommes n'est qu'un commerce, qui ne dure qu'autant que le besoin.

Nem tão "correta" era a edição, pois estamos diante da máxima 77 da marquesa de Sablé. 109 A sentença, de toda forma, passaria bem por uma máxima de La Rochefoucauld. Vale, portanto, conferir o comentário de Manzon:

Cela est si vrai que ce n'est que le besoin qui a rassemblé les hommes épars dans les forêts, et qui les a portés à former des sociétés pour s'entre-aider et se sécourir, les uns les autres. En vain chercheroit-on ailleurs, que dans le besoin, et dans l'amour que chaque individu a pour lui même, la source de toute liaison qui subsiste parmi les hommes. Supposez-les pour un moment impassibles, ou tellement constitués que chaque individu puisse absolument se suffire à lui-même, et se passer de son semblable, et essayez de réunir ces hommes en société. 110

Se ambos se referem à sociabilidade, e à amizade que lhe é correlata, há porém uma diferença de tom, capaz de nos situar, novamente, diante do problema detectado na edição de Fortia d'Urban.

Sablé é mais seca que Manzon (aqui também, a forma restritiva é tranchante: "la sociéte... n'est qu'un commerce...") na detecção de um interesse de fundo na formação deste "comércio" que são a amizade e a sociedade entre os homens. O "interesse" não está na máxima, mas ali aparece, transfigurado na "necessidade" e no "amor que cada indivíduo tem por si mesmo". Salta aos olhos, todavia, a instabilidade deste comércio, sua fugacidade e

<sup>108</sup> Cf. Réflexions et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Nouvelle Edition plus correcte qu'aucune de celles qui ont paru jusqu'ici. Avec des commentaires par M. Manzon. À Amsterdam, Et se trouve à Clèves. J.G.Baerstecher, Libr. 1772.

<sup>109 &</sup>quot;La société, et même l'amitié de la plupart des hommes, n'est qu'un commerce qui ne dure qu'autant que le besoin." Madame de Sablé. "Maximes", in Jean Lafond (dir.). Moralistes du XVIf siècle, op.cit., p.254. Leia-se também a máxima seguinte, de número 78: "Quoique la plupart des amitiés qui se trouvent dans le monde ne méritent point le nom d'amitié, on peut pourtant en user selon les besoins comme d'un commerce qui n'a point de fonds certain, et sur lequel on est ordinairement trompé."

<sup>110</sup> Réflexions et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Nouvelle Edition plus correcte qu'aucune de celles qui ont paru jusqu'ici. Avec des commentaires par M. Manzon, op.cit., p.436.

precariedade ("...ne dure qu'autant que le besoin"). Embora as máximas de Mme de Sablé deixem-se, eventualmente, tomar deste "souci pédagogique" que lhe atribui Jean Lafond<sup>111</sup>, ao menos neste caso, da máxma 77, o caráter contingente do contrato – se razoável a expressão – transparece, deixando que a imaginação do leitor se guie num mundo de relativa incerteza diante da própria sociedade dos homens, submetidos a uma ordem de necessidades que, no pensamento jansenista, nada tem de louvável, conquanto sejam reconhecidas sua importância e sua inevitabilidade.

Não é este o tom de Manzon. Em seu comentário, o reino da necessidade não aparece como um elemento perturbador, nem como indício da instabilidade ou da precariedade da sociedade humana, mas, precisamente, como seu elemento fundador ("ce n'est que le besoin qui a rassemblé les hommes épars dans les forêts"). O amor-próprio logo se converte em laço indispensável de coesão social ("la source de toute liaison qui subsiste parmi les hommes"), idéia confirmada pelo seu negativo: em vão esperaríamos, de homens isolados, auto-suficientes e impassíveis, a formação da sociedade ("supposez-les pour un moment impassibles, ou tellement constitués que chaque individu puisse absolument se suffire à luimême, et se passer de son semblable, et essayez de réunir ces hommes en société").

É clara a intenção do editor: apontar a utilidade do amor-próprio. A já referida máxima 87 ("les hommes ne vivraient pas longtemps en société s'ils n'étaient les dupes les uns des autres"), ainda no item "Société", provoca-lhe o seguinte comentário:

C'est le sistême de Hobbes et de Mandeville; mais ce sistême est faux. Il est bien vrai que la plûpart des hommes sont dupes les uns des autres, et que le genre humain pourroit être divisé en deux classes bien distinctes, celle des sots, et celle des fripons; mais il n'est pas moins vrai, que si les hommes étoient aussi éclairés et aussi bien gouvernés qu'ils peuvent l'être, l'intérêt particulier bien entendu et bien ordonné suffiroit pour former les sociétés, et pour les maintenir. 112

Hobbes e Mandeville, mal afamados, têm seus sistemas recusados, mas é salva a honra do amor-próprio, ou, pelo menos, sua importância. Interessante que, no caso de ambos os filósofos, a idéia da sociedade tão-somente como um logro é bem pouco plausível. Em Hobbes, se temos necessidade de um soberano forte, é para apaziguar uma guerra secular, e o medo, então, torna-se o principal elemento da contensão social. Na postura de Mandeville,

<sup>111</sup> Cf. Jean Lafond. "Madame de Sablé et son salon", in L'homme et son image, 1996, op.cit., p.263.

<sup>112</sup> Réflexions et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Nouvelle Edition plus correcte qu'aucune de celles qui ont paru jusqu'ici. Avec des commentaires par M. Manzon, op.cit., p.436.

uma dualidade básica marca sua visão do homem, revelando porventura a filiação jansenista deste holandês de origem francesa: o autor da *Fábula das abelhas* censurava em Shaftesbury a reunião da "inocência dos costumes" e "grandeza mundana", incompatíveis.<sup>113</sup>

Na visão de fundo agostiniano, a esfera mundana segue sendo condenável, e é vão procurar, em terreno tão seco, os frutos da verdadeira virtude, ou a inocência do costume, como queriam os partidários dos bons sentimentos. Os caminhos da Providência, entretanto, são misteriosos e benignos, e da imperfeição mesma da criatura decaída nascerá o bem arranjado do mundo, sua funcionabilidade e a eventual beleza de sua máquina. Este é o caminho do utilitarismo mais estrito que, levado ao paroxismo, abstém-se de investigar ou reformar a *intenção*, contentando-se com a utilidade do *ato*. Momento em que uma leitura utilitarista de Mandeville pode aproximá-lo de Hobbes.<sup>114</sup>

<sup>113 &</sup>quot;[...] L'augustinisme commande [...], en sous-œuvre, la pensée morale de Mandeville, formé dans sa jeunesse à l'école du protestantisme hollandais [...]. L'influence de Bayle, avouée par [lui] et si nette dans certains développements que la critique ne pouvait guère l'ignorer, irait dans le même sens. [...] Le grand thème de l'utilité du Mal, qui implique une théodicée foncièrement providentialiste, ne se rencontre pas seulement chez Augustin: Montaigne, Senault, La Rochefoucauld se l'approprient en des formulations différentes, mais convergentes. Or, c'est là le thème qui soutient le paradoxe des 'vices privés, bienfaits publics' [...]. À l'heure où, dans cette Angleterre du XVIIIe siècle, déisme et morale du sentiment gagnent des secterus de plus en plus larges de l'opinion, l'auteur de la Fable défend le christianisme de la tradition. [...] Mandeville s'irrite contre les 'Demi-Croïans', contre 'la Vertu de mode', contre tous ceux qui, tel Shaftesbury, 'se donnent beaucoup de peine' pour réunir deux choses absolument contraires, 'l'Innocence des Mœurs, & la Grandeur Mondaine', en croyant qu'on peut louer Dieu et en même temps jouir de ses créatures avec bonne conscience". Jean Lafond. "Mandeville et La Rochefoucauld, ou des avatars de l'augustinisme", op.cit., passim. Desde que tratamos da passagem de La Rochefoucauld pelo século XVIII, buscando compreender a leitura utilitarista de suas máximas, será interessante consultar o estudo de McKenna, que busca os ecos do texto do século XVII entre os ingleses. Para Shaftesbury, em particular, lembra o crítico qu'"il existe un amour-propre qui n'est que le désir naturel et donc innocent de bonheur. Ce désir bien entendu est la source d'actions généreuses, car pour le bien conduire il suffit de comprendre que l'homme n'est pas un être isolé, que son bonheur dépend du tout dont il fait partie. Shaftesbury dénonce donc la réduction de la motivation à l'amour-propre défini comme la recherche d'un intérêt privé, individuel: ce rapport de l'individu à la société sert de critère dans sa critique du système de Hobbes auquel il assimile les Maximes de La Rochefoucauld. Remarquons que nous ne passons pas encore d'une morale de l'intention à une morale utilitaire: le critère moral de Shaftesbury n'est pas fondé sur la conséquence des actes: un acte a d'autant plus de valeur morale que l'individu s'identifie avec la société dont il fait partie et ne conçoit pas ses intérêts comme distincts de ceux de cette société. L'amour-propre bien entendu devient ainsi la source d'actions généreuses. Shaftesbury réagit contre l'antirationalisme des pyrrhoniens et contre l'épicurisme myope et borné qu'il attribue à Hobbes et à La Rochefoucauld." Antony McKenna. "Quelques aspects de la réception des Maximes en Angleterre", op.cit., p.82. As observações nos permitem entender não apenas a posição dos editores das máximas, na segunda metade do século XVIII, mas também a recepção delas, na obra de Cairu, fiel a Shaftesbury e Hutcheson e crítico severo de Hobbes e La Rochefoucauld, como veremos. De Hutcheson, a propósito, consultem-se suas Remarks upon the Fable of the Bees, de 1750. Cf. Frances Hutcheson. Remarks upon the Fable of the Bees. 1750. (Versão digitalizada, McMaster University Archive for the History of Economic Thought, http://socserv2.socsci.mcmaster.ca/%7Eecon/ugcm/3113/).

<sup>114</sup> A perpectiva de Hobbes não apenas coroa uma investigação material das paixões dos homens belicosos, como se escora numa tradição do Direito diversa da romana. É o que esclarece Renato Janine Ribeiro: "além da base materialista para tal conceito da intenção [a intenção só vale quando revelada, pois somos incapazes, humanamente, de penetrar as vontades, plenamente acessíveis a Deus, apenas], inscreve-se ele na tradição jurídica inglesa: a commom law sempre valorizou o manifesto (apparent), o visível (evident). A primeira grande ação judicial da commom law, a que começou a subtrair processos dos tribunais feudais e a reforçar os do rei, selando a grande aliança entre os freeholders e o príncipe, foi a assize of novel disseisin: garantiu a posse pacífica da terra a quem a tivesse sem encargos servis, mandando conservar-se o status quo, ainda quando ilegítimo, com base no que é visível. Qualquer pessoa que ocupasse uma terra, e dela fosse esbulhada à força (disseised), poderia, num prazo bastante curto (por isso o adjetivo novel), pedir ao júri do rei (assize) a reintegração de posse. Este processo tem rito sumário porque não decide a propriedade da terra, questão demorada, ainda atinente às cortes feudais; apenas a posse, conservando o domínio pacífico de quem – até a semana passada – ocupava o bem; assim mantém-se a paz no

Parentesco bem notado pelos leitores do século XVIII, que Manzon terá também percebido. Como no caso de Fortia d'Urban, circulamos já na esfera utilitária, embora, para o marquês, as preocupações com a intenção não se desvaneçam jamais. Nos comentários de sua edição das máximas, de 1796, o homem deveria ligar-se à virtude pelo seu interesse, mas seria necessário, antes, despertar nele a simpatia pela felicidade geral, educá-lo enfim para o benefício público ("La Rochefoucault veut que la plupart de nos vertus ne soient que des vices cachés, parce que le mobile secret en est l'amour-propre. Je prétends que l'homme ne peut s'aimer véritablement lui-même qu'en aimant ses semblables, et qu'il ne peut mieux servir son intérêt qu'en ne le distinguant pas de celui des autres"). O interesse próprio, para Fortia d'Urban, não é, por si só, suficiente. Há que esclarecer, educar, para aproximá-lo e finalmente igualá-lo ao interesse geral: distinguo às avessas, fruto do esforço moralista, socialmente útil. 115

A busca de um "sentimento moral", das noções inatas do bem e do mal, não cabe no horizonte estritamente utilitário. Entre Shaftesbury (e demais autores admirados pelo visconde de Cairu) e Mandeville, sem dúvida há uma gradação, existindo moralistas mais ou menos preocupados em reformar a intenção ou descobri-la em sua pureza, e mais ou menos crentes na Providência que a quase tudo arranja, até o bom funcionamento do corpo social, desde que, é

reino. [...] Não há no direito inglês um título inconteste de propriedade (esta é só da coroa), apenas títulos melhores: a minha posse em 1199 prevalece sobre a tua de 1200, mas falha ante uma terceira, de 1198. Assim a antigüidade, não a razão, hierarquiza o visível: o próprio registro só vale por expressar um direito cuja origem não é escrita. E finalmente: quando alguém aliena uma terra deve abandoná-la, sem mais regressar a ela - senão, não saberão os vizinhos quem é o dono, o novo ou o antigo. Este é o direito feudal inglês, lei da terra - fundiário e da Inglaterra; contra ele se insurgirá o chanceler, até o século XVI sempre um eclesiástico, que se louva nos princípios do direito romano e canônico, e dá guarida à intenção. Durante algum tempo chegará, aplicando o princípio da boa-fé aos contratos, a garantir o seu cumprimento contra as cortes da commom law envoltas em problemas técnicos e formais. Mas, de modo geral, o direito inglês - mesmo depois de absorver os contratos e muitos dos julgados da chancelaria - continuará preferindo conhecer da intenção pelas evidências. Escora-se Hobbes em boa tradição, neste ponto; baseando o seu julgamento no manifesto, tornando secundária a intenção ou conhecendo-a pelo ato, senta-se com as cortes consuetudinárias, enquanto o bispo [Bramhall, com quem polemiza o escritor,] romaniza, inquisidor querendo culpar, no crime e no pecado, uma intenção oculta na consciência". Renato Janine Ribeiro. Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo. São Paulo: Brasiliense, 1984, p.29-30. Não importa, ao autor do De cive, a punicão da intenção, mas sim a prevenção da transgressão futura: a lei serve para coibir o mal, evitá-lo pela prevenção, e a culpa que carregamos desde a transgressão adâmica é praticamente expulsa de seu horizonte. A culpa só existirá quando o ato destruidor da sociedade se efetivar; é preciso, entretanto, que o medo ajude a evitá-lo.

115 Não se diga porém que, no caso de Mandeville, a passagem ao estado civil prescindisse da educação: "si la civilisation et ses valeurs supposent l'action de l'amour-propre, désir d'être considéré et désir de paraître tout à la fois, cela ne signifie pas pour Mandeville que, l'amour-propre de chacun entrant en conflit avec celui des autres, la société ne puisse être, sans contrainte extérieure, en état de conflit violent, de 'guerre de tous contre tous'. L'homme de la Fable n'est pas naturellement associal, comme le voulait Hobbes. Il a même besoin des autres pour se confirmer par 'approbation et l'estime d'autrui' dans la bonne opinion qu'il a de lui-même. Sans doute connaît-il un 'instinct de dominer' qui lui est naturel, et cela, dès la relation familiale du père envers ses enfants. Mais c'est là que Mandeville met sa confiance, après Locke, dans l'éducation et qu'il s'attarde, avant Rousseau qui le lira attentivement, sur le passage de l'état de nature à l'état civil. L'éducation a pour tâche d'assurer la maîtrise de soi et de ses passions, et par là elle engage l'individu dans le procès fécond qui le civilise". Jean Lafond. "Mandeville et La Rochefoucauld, ou des avatars de l'augustinisme", op.cit., p.451.

claro, saibamos obedecer aos seus sinais, estampados na natureza (o moralista tornando-se, então, o exegeta do mundo natural). Ou, talvez, a escala gradativa pouco nos auxilie, pois as crenças se misturam, e o moralismo do século XVIII revela-se irredutível a esquemas cristalinos.

Um quartel antes da edição de Fortia d'Urban, a edição holandesa de Manzon já permitia ler as máximas sob um viés utilitário, embora talvez não estritamente utilitário.

Acompanhando o texto do editor, é possível notar que, para o comum das gentes, não haveria necessidade de perscrutar a intenção das ações dos governantes, bastando que se soubesse serem boas para todos. A prolixidez não invalida a complexidade e a importância do extrato seguinte:

[...] Si c'est aux Souverains qu'il appartient, de fixer le titre de[s véritables héros], la philosophie a le droit incontestable de déterminer le degré de mérite des diverses actions des Rois & des Grands, comme de celles du reste des hommes. Cette table seroit d'une commodité & d'une utilité, qu'il est aisé d'appercevoir au prémier coup d'œil. Elle serviroit à guider les jugemens du peuple, trop ignorant pour pénétrer les vrais motifs d'une action, la suivre dans ses conséquences bonnes ou mauvaises, particulières ou générales, & l'estimer précisément ce qu'elle vaut. Elle seroit une règle constante & fixe pour les Historiens, les Poëtes & les Panégiristes, qui n'auroient plus la liberté dangereuse de faire briller ou d'obscurcir le mérite d'une action, selon leurs intérêts, leurs goûts, ou leurs préjugés. [...] On commenceroit par établir pour règle ou mésure générale, que les actions des hommes sont d'autant plus dignes d'estime, qu'elles sont plus généralement utiles. Ainsi, le Législateur qui tire un peuple de l'ignorance & de la barbarie, pour le faire vivre sous des Loix douces, sages, modérées, propres enfin à les rendre heureux, tiendroit le prémier rang parmi les bienfaiteurs de l'humanité, & par conséquent dans l'estime des hommes. Après lui viendroit les Rois justes & bons [...]. Les ministres équitables, humains & généreux, qui ont oublié leur intérêt particulier, pour s'occuper entièrement du bien de l'Etat & de l'utilité de leurs concitoyens [...]. Viendroient ensuite les grands hommes, qui ont fait des découvertes dans tous les genres [...]. C'est ainsi que l'on parviendroit à mettre quelque chose de précis dans une matière, sur laquelle il est si essentiel pour le bonheur de l'humanité, de ne pas se tromper, & qui malheureusement a été jusqu'ici presque arbitraire, & à la diposition du peuple, qui juge moins sur la réalité, que sur les apparences. Il arriveroit de là, que le désir de l'estime de nos semblables, qui nous est si naturel, ne se porteroit que sur des objets réellement capables de nous la mériter. Erostrate ne bruleroit plus le temple d'Ephese, pour arriver à l'immortalité. Les Rois préféreroient l'olivier de la paix, aux lauriers teints du sang de leurs sujets. En un mot, chaque chose seroit à sa place, chaque action auroit son prix déterminé: comme la considération seroit attachée au seul vrai mérite, les hommes ne prendroient que cette voye pour y parvenir; & le scélerat illustre n'usurperoit plus l'estime dûe à la sagesse, aux talens & à la vertu. Tel est le tableau qui nous guideroit dans l'évaluation du mérite extérieur des actions: Il suffiroit pour le commun des hommes qui ne sont pas faits pour pénétrer plus avant, & qui ne peuvent juger des choses, que par l'utilité ou le désavantage qu'elle leur apportent. Mais il en est un autre qui demande plus de profondeur & de connoissance du cœur

humain, & qui ne seroit à la portée que des philosophes & des personnes éclairées. Dans celui-ci, on feroit pour un moment abstraction des qualités extérieurs, bonnes ou mauvaises d'une action, & l'on ne considéreroit que le motif qui a porté à la faire. C'est assez pour le peuple, que toutes les actions des Rois & de leurs Ministres tendent au Bien général, & parviennent à le faire: son utilité s'y trouve, & c'est tout ce qu'il peut demander. Mais c'est trop peu pour le philosophe, qui sait, combien le motif qui détermine a sa valeur intrinséque. Qu'importe, dira-t'on, que la cause soit mauvaise, si l'effet est bon? J'ai déjà dit, que cela n'importoit pas pour le peuple; & j'ajoute, qu'il est peut-être bon, qu'il ne connoisse pas toujours à fonds, le motif d'une action qui lui est avantageuse: Il seroit souvent dans le cas de n'en savoir aucun gré à son Auteur; et pour le bien de la société, il est nécessaire qu'il y ait un commerce réciproque de bonnes actions d'une part, d'éloges & de reconnoissance de l'autre. Sauvez votre patrie par un principe de vengeance, d'orgueil, ou de générosité; cela est indifférent pour vos concitoyens qui sont sauvés: Mais cela n'est pas indifférent pour vous, pour votre gloire particulière, pour le témoignage intérieur de votre propre conscience, pour l'Historien qui doit vous faire connoître à la postérité tel que vous avez été, pour moi, qui n'aime point à me tromper, & qui veux voir l'homme tel qu'il est. Ainsi donc, pour former ce tableau philosophique du cœur humain, qui évaluât le mérite de chaque action, par la considération du motif qui l'a fait faire, on commenceroit par établir comme une règle générale, que l'homme ramène tout à lui-même, & que, quelque action qu'il fasse, bonne ou mauvaise, il ne la fait jamais que pour une satisfaction particulière quelconque. De ce principe incontestable il s'ensuivroit d'abord, comme on voit, qu'à la prendre à la rigueur, l'homme juste dans toutes ses actions, n'a pas plus de droit de prétendre aux éloges & à la reconnoissance de ses semblables, que l'homme pervers; puisque tous deux agissent pour un intérêt particulier quel qu'il soit: l'on concluroit encore avec le même fondement, qu'une bonne action, (par rapport à celui qui la fait,) n'a pas plus de mérite qu'une mauvaise. Mais pour ôter à cette vérité, tout ce qu'elle semble avoir d'odieux & de révoltant pour la vanité humaine, on distingueroit, entre faire une bonne ou une mauvaise action en vûë de soi-même; & l'on établiroit, qu'il y a des motifs plus nobles & plus épurés que d'autres, quoiqu'il n'y en ait point de parfaits; que celui-là approche le plus de la perfection, & a plus lieu de s'estimer lui-même, qui évite les mauvaises actions pour faire les bonnes, & qui les fait par le motif le plus noble & le plus désintéressé, dont le cœur de l'homme soit capable. On ne seroit jamais en droit, il est vrai, d'exiger que nos semblables nous tiennent compte d'une action dont le prémier objet est nous-mêmes; mais on pourroit se rendre justice, & s'avouër intérieurment, que si l'on a agi par amour-propre, au moins cet amour propre étoit bien placé. 116

Embora reclame a falsidade do "sistema" do autor do Leviatã, Manzon explicita uma idéia fundadora do contrato hobbesiano: o apaziguamento da natureza pela lei, com a submissão ao soberano oferecida em troca da proteção, o sangue sendo substituído pela obediência.

Há um princípio "moderno" na prosa deste editor, que muito nos ajudará a compreender, adiante, o moralismo de Silva Lisboa: a superioridade incontestável da

<sup>116</sup> Réflexions et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Nouvelle Edition plus correcte qu'aucune de celles qui ont paru jusqu'ici. Avec des commentaires par M. Manzon, op.cit., p.6-9.

sabedoria filosófica sobre o fazer poético, dos historiadores aos panegiristas. Como se a própria *poiesis* se apagasse diante de um moralismo que se transformava, aos poucos, em investigação científica, agora econômica, logo mais sociológica. De toda maneira, a filosofia deteria o direito incontestável de atribuir o mérito das ações, numa perspectiva já utilitária, não mais descritiva, ou poética.

O moralista se tornava outro, e o próprio texto de La Rochefoucauld, em edições como essas, torna-se "outro", ele mesmo. Se, de acordo com Aristóteles, é aos princípios que devemos atentar, façamos as devidas comparações: a edição "definitiva" de La Rochefoucauld, de 1678, inicia-se com a conhecida epígrafe – "nos vertus ne sont, le plus souvent, que des vices déguisés", – enquanto o filósofo imaginado por Manzon principia "par établir pour règle ou mésure générale, que les actions des hommes sont d'autant plus dignes d'estime, qu'elles sont plus généralement utiles". O moralista mudou, mudaram os princípios e as intenções, antes desmascaradoras, agora simplesmente utilitárias.

Demasiado ignorante para penetrar os motivos das ações, o povo apenas segue o retrato moral, que aponta o devido lugar das coisas, atribuindo-lhes seu verdadeiro preço. Único capaz de sondar as profundezas do coração humano ("...il en est un autre [tableau] qui demande plus de profondeur & de connoissance du cœur humain"), o filósofo-moralista poderia, diferentemente do homem do povo, abstrair as exterioridades que tornam boas ou más as ações, para escavar seus reais motivos ("...on feroit pour un moment abstraction des qualités extérieurs, bonnes ou mauvaises d'une action, & l'on ne considéreroit que le motif qui a porté à la faire"). Mas é ainda preciso fugir à indiferenciação moral: justificar-se-iam as causas más, em nome dos bons efeitos? ("Qu'importe, dira-t'on, que la cause soit mauvaise, si l'effet est bon?")

Impressiona a mescla de referências, sinalizando talvez esse meio caminho onde se enxerga, ainda, a velha busca dos moralistas jansenistas, a percorrer "les replis du cœur", e o horizonte utilitário que se anunciava, deixando que a intenção das ações se escondesse por trás dos simples resultados, obsedantes para o novo moralista, transmutado em economista.

A indiferenciação moral, como horizonte de transmutação, não seria atingida, entretanto, por Manzon. É até bom, na sua perspectiva, que o povo não conheça os motivos de cada uma das ações de seus governantes, mas a dimensão moral, que recusa a ação desviante, faz-se ainda presente para o editor de La Rochefoucauld: "mais cela n'est pas indifférent pour

vous, pour votre gloire particulière, pour le témoignage intérieur de votre propre conscience, pour l'Historien qui doit vous faire connoître à la postérité tel que vous avez été, pour moi, qui n'aime point à me tromper, & qui veux voir l'homme tel qu'il est".

Eis o moralista, jogado entre a desilusão, o falseamento das virtudes, e o abandonarse às mãos (invisíveis) da Providência. Manzon é talvez vítima deste dilema que se apresenta a todo aquele que ousa enfrentar os extremos do utilitarismo ("...l'homme juste dans toutes ses actions, n'a pas plus de droit de prétendre aux éloges & à la reconnoissance de ses semblables, que l'homme pervers; puisque tous deux agissent pour un intérêt particulier quel qu'il soit"), e se vê obrigado a recuar, voltando à demarcação dos limites perdidos ("...pour ôter à cette vérité, tout ce qu'elle semble avoir d'odieux & de révoltant pour la vanité humaine, on distingueroit, entre faire une bonne ou une mauvaise action en vûë de soi-même [...]. On ne seroit jamais en droit, il est vrai, d'exiger que nos semblables nous tiennent compte d'une action dont le prémier objet est nous-mêmes; mais on pourroit se rendre justice, & s'avouër intérieurment, que si l'on a agi par amour-propre, au moins cet amour propre étoit bien placé").

O editor avançou, aproximando-se do utilitarismo "moderno", mas em seguida recuou, escorando-se novamente nas traves do utilitarismo "agostiniano" ("...l'on établiroit, qu'il y a des motifs plus nobles & plus épurés que d'autres, quoiqu'il n'y en ait point de parfaits; que celui-là approche le plus de la perfection, & a plus lieu de s'estimer lui-même, qui évite les mauvaises actions pour faire les bonnes, & qui les fait par le motif le plus noble & le plus désintéressé, dont le cœur de l'homme soit capable"). Uma vez mais, tratava-se de constatar a distância infinita que nos separa da beleza e da virtude perdidas, ou, diferentemente, tratava-se apenas de descansar o espírito, deixando que a máquina da sociedade funcionasse, ostentando a beleza e a virtude finalmente reencontradas.

\* \* \*

No último quartel do século das luzes, um zelo editorial começa a despontar, como vimos nas preocupações de Fortia d'Urban, que utiliza, como base para seu texto, a edição de Gabriel Brotier, de 1789.

Nela, o abade Brotier trazia a público as máximas de La Rochefoucauld, recuperando aquelas que se perderam, depois de décadas de maus tratos, entregues que ficaram a editores menos conscientes. Reproduzo um trecho do prefácio da edição de Bruxelas, de 1790:

Depuis plus d'un siècle, on n'a point d'éditions exactes des maximes du duc de la Rochefoucault [sic]; et jamais livre n'a été aussi maltraité par les éditeurs. Les uns, sous le vain prétexte d'un rapprochement commode, ont fait de cet excellent ouvrage un dictionnaire triste et ennuyeux de morale, qu'ils ont surchargé des pensées de madame de la Sablière, avec de longs et inutiles commentaires. Ces éditions, qui dégoûteroient du meilleur des livres, sont répandues dans les cabinets, dans les bibliothèques et dans tout le royaume. A peine y connoît-on le vrai la Rochefoucault. D'autres ont porté plus haut leurs prétentions; ils ont cité les maximes de la Rochefoucault à leur tribunal; ils les ont jugées: plusieurs ont été expulsées, et leur place a été occupée par celles que le duc de la Rochefoucault avoit lui-même rejetées. Pour donner du poids à un jugement si étrange, et si contraire à toutes les lois, on a fait paroître les nouvelles éditions avec tout le luxe de la typographie. Ce désordre a commencé en 1778 [...].

Brotier refere-se à edição de Suard, de 1778, cujo "Avertissement de l'Éditeur" continha críticas muito semelhantes àquelas esgrimidas pelo abade, contra os antigos editores:

Les Réflexions morales de M. le Duc de la Rochefoucauld ont été imprimées pour la première fois en 1665. On en a fait en dix ans cinq éditions successives, avec des additions & des changemens considérables, dirigés par l'Auteur même. Depuis ce temps les éditions s'en sont fort multipliées; mais jamais ouvrage n'a été plus maltraité par ses Éditeurs. Ils ont défiguré le texte par des négligences typographiques de tous les genres; ils ont interverti l'ordre que l'Auteur avoit donné aux pensées, sous prétexte d'y en mettre un dont la nature de l'ouvrage n'est pas susceptible; ils ont joint, on ne sait pourquoi, aux Maximes morales de M. de la Rochefoucauld, des maximes chrétiennes de Madame de la Sabliere [sic]; ils ont noyé les unes & les autres dans une foule de notes inutiles, pour la plupart puériles & quelquefois ridicules. C'est sur le manuscrit original de M. de la Rochefoucauld & sur des exemplaires des premières éditions, corrigés de sa propre main, qu'on a fait cette nouvelle édition. On a restitué un grand nombre de pensées omises ou ignorées par les éditeurs précédens; on a rétabli l'ordre que l'Auteur avoit jugé à propos de leur donner, & l'on a suppléé au défaut de liaison qui s'y trouve par une table exacte & commode. On a corrigé le texte en un grand nombre d'endroits; on l'a purgé de toutes les superfluités dont il avoit été surchargé par le zèle des Commentateurs & avidité des Libraires. Enfin on n'a rien négligé pour rendre cette édition plus complète, plus correcte, plus digne de la célébrité de l'ouvrage & de l'attention du Public.11

A sobrecarga de comentários inúteis, a inversão da ordem original, os descuidos de variado tipo, nada escapava aos novos editores. Sabemos, porém, que seria necessário esperar

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Avec des Observations de Mr. l'Abbé Brotier, de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. A Bruxelles, Aux dépens de la Société typographique, Olivier Le May et compagnie. 1790, p.v-vi.

<sup>118</sup> Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. A Paris, de l'Imprimerie Royale. 1778, p.III-VI. Itálico no original.

a edição de Gilbert, no século XIX, ou as edições mais recentes do século XX, para que, finalmente, se esclarecessem as questões da ordem e da autenticidade das máximas.

O texto de La Rochefoucauld sendo utilizado no "tribunal" dos editores, segundo a imagem de Brotier, sugere a complexidade da recepção das máximas em edições como as que vamos analisando. O abade, aliás, ainda que o guiasse um agudo senso de objetividade na recomposição dos fragmentos, transformou sua pesquisa, cujo resultado seria a edição de 1789, numa trajetória de valor pessoal, pois a busca das máximas muitas vezes se pautara pela lembrança juvenil de um aforismo que ele conhecera, e que via subtraído em muitas das edições contemporâneas, obrigando-se então a reencontrá-lo. No trabalho de colagem de cacos, o novo editor saía vitorioso, compreendendo, ao fim, o grau de perfeição da escrita fragmentária do moralista: "je vois alors l'origine et la suite des pensées du duc de la Rochefoucault, je saisis son esprit, je suis ses traces, et je découvre par quelles voies il est arrivé à ce haut point de perfection où il s'est élevé, et où personne ne s'est élevé après lui". 119

O cuidado de Brotier não impediria, contudo, que o editor de Bruxelas, no "Avertissement" da edição de 1790, usasse o texto reorganizado de La Rochefoucauld como peça de acusação em seu próprio tribunal, sem dúvida nas mesmas barras diante das quais o abade gostaria de defender-se, em tempos tão turbulentos. Transgredida a ordem social em Paris, as máximas viriam esclarecer o mundo enganoso das paixões humanas e, quiçá, acalmar os espíritos sediciosos:

[...] quel ouvrage mérite plus d'être recherché? Dans un moment où tous les esprits s'agitent, où toutes les passions se développent et se heurtent, il est essenciel de remonter à la source des actions des hommes: on y voit combien peu, de ceux surtout qui briguent le plus les suffrages publics, méritent la confiance de leurs concitoyens; combien peu méritent encore moins le dévouement du zèle et de l'amitié. Cette étude des ressorts qui les font agir, est plus propre qu'aucune autre à calmer les esprits, et à éloigner de ces partis et de ces factions, qui finissent par le désordre et le bouleversement des familles et des états. 120

A utilização dos aforismos pode prestar-se a inúmeros objetivos. Neste caso, o desvendamento da falsidade das virtudes humanas poderia desmascarar a virtude revolucionária, logo mais republicana. Em sentido diverso, a edição de 1794, de Delisle de

<sup>119</sup> Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Avec des Observations de Mr. l'Abbé Brotier, 1790, op.cit., p.vп.
120 Idem, p.п-ш.

Sales, publicada em Paris, tomaria como base a luxuosa edição de 1778, ocultando porém o nome de Suard:

On ne verra point ici la notice sur la personne de l'auteur, qui est à la tête de cette belle édition: d'abord, parce que le ton qui y règne est un peu en dissonance, avec celui que les Sages de la Révolution Française semblent avoir adopté: ensuite parce que ce morceau, tout bien écrit qu'il est, n'offre rien que de vague et d'indéterminé; le panégyriste s'y est moins attaché à nous faire connaître le caractère original de l'amant de la Duchesse de Longueville, qu'à faire de l'esprit de la Rochefoucauld 121

Omitia-se o nome do autor da "Notice" (cuja versão mais recente seria utilizada por Cairu, anos depois, na Constituição moral, e deveres do cidadão), então amargando o exílio, de onde retornaria apenas após o 18 brumário. Mas Suard sofria também o banimento de seu nome da edição organizada por Delisle de Sales, ainda no calor da Revolução.

Como os demais editores, o organizador de 1794 se precavia contra as "éditions parasites" que o precederam. E, como seu antecessor Brotier e o sucessor Fortia d'Urban, julgava ser chegada a hora de uma edição definitiva, capaz de resgatar o espírito do autor, mantendo-a à altura de seu gênio:

Aucune des éditions, qui ont paru depuis 1665 jusqu'en 1778, n'a rempli attente de l'homme de gout. Tantôt on assujetissait le livre à un ordre bizarre, qui n'était ni dans le manuscrit original, ni dans la logique naturelle; tantôt on le chargeait de notes scientifiques, comme si un ouvrage, dont le grand mérite consistait à être simple et à parler au cœur de tous les hommes, était un tissu d'énigmes pour l'intelligence, que la sagacité d'un Œdipe fût obligée d'expliquer. 122

O zelo com a configuração original das máximas não o impediria de, uma vez detectada a ausência de uma ordem "philosophique", aditar-lhes um suplemento, no segundo volume da edição, nomeado "Esprit des Maximes": uma espécie de tábua de matérias, contendo porém as próprias máximas, ou parte delas, e não apenas sua numeração, oferecendo, portanto, um fio de Ariadne a quem pretendesse adentrar o "labirinto inextricável" de La Rochefoucauld. 123

<sup>121</sup> Maximes de La Rochefoucauld, Nouvelle Édition augmentée de Vies et de Notices. Tome II. A Paris, L'an III. de la République (1794), p.vш-іх. <sup>122</sup> Idem, p.iv-v.

<sup>123 &</sup>quot;Il règne un grand désordre dans l'arrangement des Maximes. C'est une espèce de labyrinthe inextricable: le fil d'Ariane pouvait être dans la tête de la Rochefoucauld, mais il se trouve difficilement dans celui de ses lecteurs. Des éditeurs ineptes, ont cru y remédier, par une aride table des matières, que personne ne daigne consulter. D'autres plus intelligens, ont tenté classer de cahos d'idées philosophiques: mais d'abord ils l'ont fait sans philosophie, ensuite ce n'est plus l'ouvrage de la Rochefoucauld. Après de mûres réflexions, il m'a paru que je retrouverais le fil égaré qui lie ces Maximes, en offrant, sous le nome d'ESPRIT, la méthode, sans laquelle l'auteur n'aurait pas trouvé une seule des routes du cœur humain: et j'ai rendu cet ESPRIT commode pour la paresse des lecteurs, en l'assujetissant à des renvois qui en font une table raisonnée des matières.

As máximas se dividem em dois volumes, e vários são os anexos, contendo desde uma notícia encomiástica do infortunado François X, último duque de la Rochefoucauld, até o recolho de máximas políticas que ele organizara, precedido por extratos de vários filósofos, do século XVIII e de antes. Curioso é que o espírito das sentenças recolhidas pelo descendente do moralista em nada se casa às máximas originais. 124

Embora a data seja a mesma, no frontispício de ambos os tomos (ano terceiro da República), dezoito meses separam a publicação do primeiro e do segundo volumes. Neste ínterim, sossegaram-se os ânimos, e vemos os editores escrevendo, ao que tudo indica, sob o Diretório. No segundo volume, completava-se a edição das máximas, enquanto o retorno à ordem ia aliviando os espíritos:

Près de dix-huit mois se sont écoulés, entre l'impression du premier, et du second volume de cet ouvrage: dans cet intervalle la tyrannie Révolutionnaire excerçait son activité sur tous les points de la surface de la France: cent mille Caligulas Plebeyens machinaient dans l'ombre, le moyen d'abattre d'un seul coup les têtes de vingt-cinq millions d'hommes; et le Sage sans énergie, n'aspirait qu'à la gloire inutile de sçavoir mourir. Alors les arts n'éxistaient plus que dans quelques monuments muets de notre ancienne gloire, qu'une nuée de Vandales tentait, par civisme, d'aneántir. Alors la pensée captive se laissait mutiler par les Eunuques tout puissants, qui s'indignaient de ce que nous avions eu un siècle de Louis XIV. Alors la Patrie était un nom et la souveraineté nationale un vain phantôme. Bénissons nos législateurs, de ce que le règne de nos Phalaris n'est plus: de ce que la philosophie cesse de marcher couverte d'un crêpe funèbre: de ce que l'homme de bien peut espérer de s'endormir en paix dans la tombe de ses pères. Le disciple de Socrate reprend sans danger sa plume: on peut imprimer impunément tout ce qui ne porte point l'empreinte d'un esprit perturbateur, et le philosophe vertueux n'expiera plus dans l'honneur d'un cachot, le délit d'avoir été l'éditeur de Platon, de Montagne ou de la Rochefoucauld. 125

Passada a tormenta revolucionária, o século de Luís XIV podia voltar a brilhar, e com ele as Letras francesas. Mas o La Rochefoucauld emerso deste quadro violento não seria o mesmo, ao menos não na edição de Delisle de Sales. Ainda no primeiro volume, no "Essai sur l'auteur des Maximes", podemos flagrar um duque a decidir-se pela Fronda não apenas por

Maximes de La Rochefoucauld, Nouvelle Édition augmentée de Vies et de Notices. Tome II. A Paris, L'an III. de la République (1794), p.161-162.

République (1794), p.161-162.

124 Por exemplo, no item "liberté", lemos a seguinte sentença: "La liberté mal définie est le fléau du Globe civilisé. Des Rois se sont servi de son nom pour opprimer les peuples, et l'anarchie populaire s'en sert pour opprimer les Rois". Ou ainda, sob a rubrica "législation": "Le législateur, qui a le courage de ne lier ses loix qu'avec le ciment de la raison et des mœurs, bâtit pour l'éternité". Idem, Tome I, p.LXV-LXXVI.

125 Idem, Tome II, p.I-IV. (Aqui, como na maioria dos casos, reduzi a citação a um único parágrafo.)

conta dos sortilégios de Mme de Longueville, que ele amara, mas também pelo "civisme du Philosophe", capaz de despertar sua "âme citoyenne". 126

Seguindo o retrato de Suard, o autor do ensaio sobre La Rochefoucauld nota que a educação do duque fora pouco cultivada, mas atribui o fato a

[...] qu'on n'avait pas encore tout-à-fait secoué le préjugé des ages de la Chevalerie; que la naissance supplée aux lumières, et qu'un trône est perdu, si celui qui l'occupe cesse d'être le Roi des Gentils-hommes, pour devenir le Roi des Philosophes.

Rei dos philosophes, numa gloriosa República, entretanto:

[...] afranchi des liens qui le tenaient enchaîné à la Fronde et à l'hôtel de Longueville, [il] n'aspira plus qu'à la gloire Républicaine des Lettres. Il se forma une espéce de Lycée, où il n'admit, en société intime, que des morts illustres, tels que Plutarque, Tacite et Montagne: il descendit dans son propre cœur, pour y étudier l'homme de tous les siècles. 127

Imagem gloriosa do sábio moralista, associada à sondagem profunda do coração, iluminada pela filosofia de todos os tempos. As máximas surgem, então, como um precioso código moral, a abrir caminho para que outros filósofos escavassem os sentidos do amorpróprio, de modo a descobri-lo como móbil da vida em sociedade – constatação insofismável, "verdade-mãe" de La Rochefoucauld e Helvétius:

A la tête des productions philosophiques, dont ce petit Code de morale a été le germe, il faut mettre les écrits justement célèbrés d'Helvétius. [...] Les deux Sages ont eu tort, sans doute, de présenter cette vérité-mère, dans toute sa nudité philosophique: de ne pas pressentir que le vulgaire, parmi les penseurs mêmes, en abuserait pour flétrir jusqu'à la vertu. Mais ils croyaient tous deux que l'exemple de leur vie déposerait contre le danger de leur théorie: tous deux furent bons pères, tendres époux, amis sublimes, tous deux, en resserrant les nœuds sacrés de la nature, prouvèrent qu'ils ne voulurent jamais relâcher ceux de l'ordre social. 128

Igualados pela coragem, os dois "filósofos" não previram a repercussão de sua teoria: o amor-próprio, desnudado filosoficamente, ensejaria uma interpretação vulgar, capaz de conspurcar a virtude, não fora o exemplo de suas vidas pessoais.

À parte a identificação dos dois autores, de resto tão diferentes, chama a atenção este exemplo que, sabemos, inspirou a La Rochefoucauld a mais profunda desconfiança. Máxima 230: "rien n'est si contagieux que l'exemple, et nous ne faisons jamais de grands biens ni de grands maux qui n'en produisent de semblables. Nous imitons les bonnes actions par

.

<sup>126</sup> Idem, Tome I, p.XVI-XVII.

<sup>127</sup> Idem, p.XIII-XXXIII.

<sup>128</sup> Idem.

émulation, et les mauvaises par la malignité de notre nature que la honte retenait prisonnière, et que l'exemple met en liberté".

Os tradicionais *exempla*, tão importantes no catecismo de Cairu, vão por água abaixo quando se os esvazia de sua única bondade, para apresentá-los como bons ou maus conforme deixemos falar a simples emulação ou ainda a "maligidade de nossa natureza" – expressão pertencente ao vocabulário religioso do jansenismo, como nos lembra Jacques Truchet. 129

Bons pais, ternos esposos e amigos sublimes: não se trata apenas de uma imagem idílica. Interessa ao organizador das máximas, escrevendo num momento em que o tecido social se vira esgarçado pela Revolução, identificar os laços sagrados da natureza — pai, esposo, amigo — aos laços que mantêm a coesão da coletividade, isto é, a "ordem social" em que teimam acreditar tantos dos leitores de La Rochefoucauld.

\* \* \*

O acolhimento das máximas e o reconhecimento da força do amor-próprio, bem como o horizonte ilimitado aberto por ele (máxima 3: "quelque découverte que l'on ait faite dans le pays de l'amour-propre, il y reste encore bien des terres inconnues"), podem dar o tom a interpretações positivas, ensejando leituras várias no século XVIII. De outro lado, porém, o travo amargo dos jansenistas seria amiúde percebido, tornando-se motivo de repulsa.

Em meados do século, Saint-Lambert, no artigo "Intérêt" da Encyclopédie, já lembrava que a paixão da ordem e da justiça, conquanto tenha sua fonte no amor-próprio, é a primeira virtude e o verdadeiro heroísmo dos homens:

<sup>129</sup> Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.59. Vimos, no capítulo anterior, a importância dos exempla para José da Silva Lisboa, revelada no louvor às personagens insígnes da nossa história, como o governador Gomes Freire, cantado na prosa e nos versos da Academia dos Seletos, no setecentos fluminense. Curioso que, na parte III da Constituição moral, Silva Lisboa discuta justamente a "Influencia do Exemplo na Moralidade Nacional", e lá cite duas máximas de La Rochefoucauld, uma delas a de número 230, assim traduzida: "o maior contágio hé o do exemplo; e nós não fazemos jamais grandes bens, nem grandes males, que não produzão outros semelhantes. Imitamos as boas acções por emulação, e as más pela malignidade da nossa natureza, que a vergonha retem prizioneira, e que o exemplo põe em liberdade". José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão, op.cit., parte III, p.47. Em seguida à máxima, porém, revela-se a crítica contundente a La Rochefoucauld e a seus "paradoxos": "Porém este Moralista do seculo XVII he censuravel, pelo pessimo exemplo que deo em sua obra, que adquirio celebridade na França, e foi traduzida em varias linguas da Europa, por haver attribuido ao interesse ou á vaidade, ainda as mais heroicas virtudes; o que influio na manía de imitadores Homens de Letras, que sustentarão igual paradoxo, destructivo da confidencia dos Governos, e Povos, ainda nos seus mais zelosos servidores." Ibidem. Voltaremos, no próximo capítulo, a esta passagem. Note-se, porém, a total divergência desta apreciação e daquela que varnos analisando, na edição de Delisle de Sales.

Voilà des vérités qui ne devraient être que triviales et jamais contestées; mais une classe d'hommes du dernier siècle a voulu faire de l'amour-propre un principe toujours viciex; c'est en partant d'après cette idée que Nicole a fait vingt volumes de morale, qui ne sont qu'un assemblage de sophismes méthodiquement arrangés et lourdement écrits. Pascal même, le grand Pascal, a voulu regarder en nous comme une imperfection ce sentiment de l'amour de nous-mêmes que Dieu nous a donné, et qui est le mobile éternel de notre être. M. de La Rochefoucauld qui s'éxprimait avec précision et avec grâce, a écrit presque dans le même style que Pascal et Nicole; il ne reconnaît plus de vertus en nous, parce que l'amour-propre est le principe de nos actions. Quand on n'a aucun intérêt de faire les hommes vicieux; quand on n'aime que les ouvrages qui renferment des idées précises, on ne peut lire son livre sans être blessé de l'abus presque continuel qu'il fait des mots amourpropre, orgueil, intérêt, etc. Ce livre a eu beaucoup de succès, malgré ce défaut et ses contradictions; parce que ses maximes sont souvent vraies dans un sens; parce que l'abus des mots n'a été aperçu que par fort peu de gens; parce qu'enfin le livre était en maximes; c'est la folie des moralistes de géneraliser leurs idées, de faire des maximes. Le public aime les maximes, parce qu'elles satisfont la paresse et la présomption; elles sont souvent le langage des charlatans répeté par les dupes. Ce livre de M. de La Rochefoucauld, celui de Pascal, qui étaient entre les mains de tout le monde, ont insensiblement accoutumé le public francáis à prendre toujours le mot d'amour-propre en mauvaise part; et il n'y a pas longtemps qu'un petit nombre d'hommes commence à n'y plus attacher nécessairement les idées de vice, d'orgueil, etc.130

Na batalha contra o século XVII, as palavras são as peças de artilharia. As críticas recaem sobre a sofisticação do pesado discurso de Nicole e sobre a forma de máximas escolhida por La Rochefoucauld, a aproximá-lo dos charlatães. Os leitores são loucos por máximas, porque são presunçosos ou preguiçosos. Mas o abuso maior foi mesmo com as palavras: "amor-próprio" e "interesse" foram tomadas em acepções condenáveis, na ótica de Saint-Lambert, que reconhece o esforço de alguns de seus contemporâneos por purgar o vocábulo de seus sentidos equívocos, o que quer dizer, especificamente, desligar o "amor-próprio" do "vício" e do "orgulho", abrindo sendas novas para o pensamento.

A máxima de número 3 também sugeria a abertura contínua de novas trilhas, no país do amor-próprio, mas parece que suas terras ilimitadas se encerravam no círculo condenatório característico do jansenismo, respirado por La Rochefoucauld. As queixas expressas na Encyclopédie vão contra os inimigos do amor-próprio, e o novo horizonte se abre como possibilidade de resgate e legitimação desta força que nos mantém vivos.

Recuperando o amor-próprio, por meio de seu reenquadramento semântico, Saint-Lambert ajudava a promover a expatriação do vocábulo de seu ambiente original, onde sabia

<sup>130</sup> Apud Corrado Rosso. Procès à La Rochefoucauld et à la maxime. Pisa: Editrice Libreria Goliardica, 1986, p.19-20.

ainda ao pessimismo jansenista, para integrá-lo num novo país, onde "amor-próprio" não é mais sinônimo de "vício" ou "orgulho", mas será revalorizado como "móbil eterno do nosso ser".

Sabemos que o reconhecimento e a recusa do "sistema do amor-próprio" foi um tema candente no século XVIII, mas não apenas a reabilitação da palavra ou do conceito estava em mira. Houve também as simples reações, mais ou menos brutais, sem que o amor-próprio devesse, necessariamente, ser recuperado e reinvestido de virtuosidade. As querelas entre jesuítas e jansenistas, que já tivemos a oportunide de lembrar, gravitavam em torno do tema do livre-arbítrio, mas o elemento político em pauta era a missão que ambas as correntes podiam atribuir-se diante do profano. Que fazer no mundo do século? A pergunta não excluía a conceituação do amor-próprio, pois as paixões naturais eram, no limite, condenáveis para os jansenistas, embora se reconhecesse sua importância no mundo secular. Para os membros da Companhia, ao contrário, as sementes da virtude poderiam encontrar-se também neste mundo, e o maravilhamento diante do continente intocado, plenamente natural, é o talvez o traço sublime de uma imagem missionária fixada ao longo dos séculos, e era a virtude cristã que se levaria aos povos ainda ignorantes da Palavra divina, mas inocentes, como fomos todos, no passado edênico.<sup>131</sup>

Quando os últimos Messieurs de Port-Royal já eram mortos, mas muito antes que os jansenistas se tornassem personagens importantes no jogo político do século XVIII, e bem antes também do advento da Encyclopédie, o "sistema do amor-próprio", deslindado por La Rochefoucauld, recebia o tratamento poético de Houdar de la Motte que, nos primeiros anos do Setecentos, compunha sua "Ode sur l'Amour-propre". A reação jesuítica não tardaria,

<sup>131</sup> Que fazer no mundo do século? Não é meu objetivo estabelecer bases de comparação entre visões de mundo tão complexas e multifárias como a dos jesuítas e a dos "jansenistas". Mas é importante, para o bom termo da distinção, lembrar a relação dos jesuítas com o mundo visível, marcada pelo mistério, sem dúvida, mas simultaneamente privilegiadora dos sentidos, notadamente o visual. Sérgio Buarque de Holanda lembra os Exercícios Espirituais, quando requerem, logo de início, a "composição de lugar, vendo o lugar": "nessa contemplação ou "meditación visible" deve apresentar-se à imaginação, declara [santo Inácio], 'o lugar corpóreo, onde se acha a coisa que quero contemplar'. E explica: 'Digo o lugar corpóreo assim como o templo ou monte onde se ache Jesus Cristo ou Nossa Senhora, segundo o que quero contemplar." Cf. Sérgio Buarque de Holanda. Visão do paraíso: os motivos edênicos no descobrimento e colonização do Brasil. São Paulo: Brasiliense, 1992, p.232. A valorização do campo visível, devedora do neoplatonismo de certos humanistas, como bem mostrou o historiador, nos faz pensar nas críticas recorrentes aos jesuítas e à valorização das exterioridades, ou isto a que Pascal chamou sua "dévotion aisée", na nona Provincial. Cf. Philippe Sellier. Pascal et saint Augustin. Paris: Albin Michel, 1995, p.318. A questão é delicada, e importante, desde que se trata de um maior ou menor relaxamento nas coisas da fé e, sobretudo, trata-se de interiorizar os movimentos da crença, com a exigência típica dos jansenistas, ou exteriorizá-los, a tal ponto que se possa recompor "o lugar, vendo o lugar". José da Silva Lisboa não era infenso ao espírito missionário dos jesuítas, que ele talvez tenha herdado em sua formação conimbricense, marcada todavia pelas reformas pombalinas. Voltaremos ao tema no próximo capítulo.

contudo. Jean Deprun relata que os padres de Trévoux, preocupados em defender a causa das virtudes naturais, assim respondiam, em abril de 1709, à poesia de La Motte:

Encore un mot de l'Ode sur l'amour-propre. Le système de l'amour-propre dominant doit sa vogue à M.l.D.d.l.r. [le duc de la Rochefoucauld], auteur des Réflexions morales si estimées. Il lui est arrivé ce qui arrive ordinairement aux inventeurs des systèmes de physique et de médecine, qui tombent dans le faux parce qu'ils veulent tout réduire à un seul principe. L'homme est étrangement corrrompu; l'amour-propre, l'intérêt sont le mobile de la plupart de ses actions, il faut en convenir. Mais faut-il convenir que toutes les semences des vertus naturelles aient été détruites par une corruption générale, et que sans la grâce on ne fasse que changer de vice? L'expérience y répugne. 132

Sem dúvida, a experiência jesuítica tornava repugnante a idéia de uma corrupção geral. Assim explica-se a reação dos padres de Trévoux, confiantes nas sementes cultivadas há tanto tempo pela Companhia, infensas à corrupção generalizada a que a Europa assistia. Torna-se mais clara, então, a diferença em relação a uma perspectiva estritamente jansenista como a de Louis Racine, que escrevia na primeira metade do século XVIII, como nos lembra, uma vez mais, Jean Deprun. 133

Vauvenargues, também no início do Setecentos, compartilharia, com os padres jesuítas, a repugância diante do texto seiscentista, como esclarece a abertura de sua Critique de quelques maximes du Duc de La Rochefoucuald:

La répugnance que j'ai toujours eue pour les principes que l'on attribue au Duc de La Rochefoucauld, m'a engagé à discuter quelques-unes de ses *Maximes*. Ce sont les erreurs des hommes ilustres qu'il importe le plus de réfuter, leur réputation leur donnant de l'autorité, et les grâces de leurs écrits les rendant plus propres à séduire... Quelles qu'aient été ses intentions, l'effet m'en paraît pernicieux; son livre, rempli d'invenctives délicates contre l'hypocrisie, détourne, encore aujourd'hui, les hommes de la vertu, en leur persuadant qu'il n'y en a point de véritable. 134

Oscilando entre os extremos da delicadeza e da virulência, o moralista provençal separava, em todo caso, as intenções do autor e os resultados presumíveis da leitura. O efeito de suas máximas seria pernicioso: ei-nos tocando novamente o terreno nosológico, embora a imagem da droga não tenha sido utilizada. Mas a terapêutica, que podemos pressentir nas

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Apud Jean Deprun. "La réception des *Maximes* dans la France des Lumières", in Jean Lafond, Jean Mesnard (org.). *Images de La Rochefoucauld*, op.cit., p.41.

<sup>133 &</sup>quot;On a reproché à M. de La Rochefoucauld d'avoir dans ses Maximes anéanti nos vertus en rapportant toutes nos actions à l'amour-propre. Il nous a peints tels que nous sommes, dans le désordre du péché". É o que escrevia Louis Racine em 1742, em La Religion. Apud Jean Deprun. "La réception des Maximes dans la France des Lumières", op.cit., p.42.
134 Apud Corrado Rosso. Procès à La Rochefoucauld et à la maxime, op.cit., p.16.

palavras de Vauvenargues, aponta somente para os efeitos do veneno, não mais para a consciência do apologista.

As reações se dão em sentidos diversos, conforme vamos acompanhando a presença das máximas no século das luzes. Em meio à variedade e à complexidade dos posicionamentos de fílósofos e moralistas, editores ou simples leitores, podemos porventura reconhecer certas atitudes comuns diante do amor-próprio e do mais célebre de seus retratos, legado pelo século anterior. É mesmo possível imaginá-los, aos filósofos deste tempo e de antes, como se estivessem numa imensa batalha, divididos em duas grandes frentes:

Il y a deux classes de Moralistes et de Politiques: ceux qui n'ont vu la nature humaine que du côté odieux ou ridicule, et c'est le plus grand nombre: Lucien, Montaigne, La Bruyère, La Rochefoucauld, Swift, Mandeville, Helvétius, etc. Ceux qui ne l'ont vue que du beau côté et dans ses perfections; tels sont Shaftesbury et quelques autres. Les premiers ne connaissent pas le palais dont ils n'ont vu que les latrines. Les seconds sont des enthousiastes qui détournent leurs yeux loin de ce qui les offense, et qui n'en existe pas moins. Est in medio verum. 135

Chamfort, o autor de máximas odiado por Nietzsche, apostava, já na segunda metade do século XVIII, na mediocridade louvada pelos clássicos, aqui transportada para a análise moral. Diante do homem, os políticos e moralistas se dividem, entre os que acreditam ingenuamente no esplendor do palácio humano, e os que não vêem senão seus dejetos.

Talvez a observação de Chamfort seja ingênua ou, quando menos, redutora e empobrecedora. Mas é verdade que, diante do olhar voltado para aquilo que se deteriora – sinal inequívoco da corrupção, – haverá sempre os que se empenham em corrigir a mirada, terminando por encantar-se com o monumento que eles mesmos ajudam a construir. "Shaftesbury e alguns outros", a propósito, são exatamente alguns dos autores convocados, na Constituição moral, e deveres do cidadão, a formar contra o espírito pervertido dos que se encantaram com o amor-próprio, postados, estes, ao lado do duque de la Rochefoucauld.

\* \* \*

<sup>135</sup> Nicolas de Chamfort. Maximes et pensées. Apud Corrado Rosso. Procès à La Rochefoucauld et à la maxime, op.cit., p.26-27.

A reação ao pessimismo das máximas iniciou-se, como vimos, já entre seus contemporâneos. Desde então, vem correndo o "procès à La Rochefoucauld et à la maxime", segundo a feliz expressão de Corrado Rosso.

Vimos também que a reação não se limita à França.

Na Inglaterra, no *Tatler* de 17 de dezembro de 1709, Addison relatava sua preferência pelos grandes autores da antigüidade, em cujos textos se exalta a dignidade humana. Sua repulsa pelos franceses pode anunciar a empresa de José da Silva Lisboa, lembrando que a anglofilia do moralista brasileiro é, talvez, a contraparte da francofobia tantas vezes demonstrada ao longo da *Constituição moral*, como já tivemos a oportunidade de verificar, ao menos uma vez. Leiamos as queixas de Addison:

[...] je ne lis jamais les auteurs français à la mode chez nous, ni nos compatriotes qui imitent et admirent ce peuple superficiel, sans être pendant quelque temps fâché avec moi-même et avec tout ce qui m'appartient. Ils se font une affaire de dénigrer la nature humaine et de la considérer sous ses aspects les plus méprisables. Ils donnent des interprétations mesquines et des motivations basses aux actions les plus nobles: la vertu et le vice ne sont pour eux qu'une question de tempérament. Bref, ils cherchent à brouiller toute distinction entre les hommes, ainsi qu'entre les hommes et les animaux. Comme exemple de ce genre d'auteur, qu'on lise le célèbre La Rochefoucauld dont toute la philosophie ne vise qu'à consoler les paresseux, les envieux et toute cette partie misérable de l'humanité. 136

Não se atribui a miséria à condição humana, mas tão-somente a uma parte lamentável dos homens: os preguiçosos e os invejosos. Não é necessário nos estender sobre o sentido de mais esta incompreensão. Apenas guardemos este "superficiel", de modo a perceber que, mais que definidor do caráter de um povo, o vocábulo pode referir-se à escassez de espírito para penetrar o mundo das ações nobilitadas.

No extrato, como no pensamento de Addison, formam-se dois planos, alto e baixo. No plano rasteiro, os franceses confundem os homens aos animais, e – o que será especialmente irritante, para um inglês – fazem do amesquinhamento das virtudes um trabalho todo seu, não sem algum despeito. Referimo-nos, ainda, à primeira década do século XVIII, mas a imagem das máximas como consolo dos viciosos já ganhava forma e fama.

Será também o caso de Hughes, no Spectator de 15 de novembro de 1712:

Il y a des auteurs qui tirent un protrait très différent de la nature humaine, et on a écrit des Maximes pour montrer La Fausseté des toutes les Vertus humaines. Les

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Apud Antony McKenna. "Quelques aspects de la réception des *Maximes* en Angleterre", op.cit., p.83. (Tradução não identificada, provavelmente a cargo do autor do artigo.)

réflexions sur ce thème trahissent en général le temperament et le caractère de leurs auteurs... C'est une philosophie très corrompue que celle qui met ainsi les plus vertueux des hommes au même niveau que les plus vicieux, et qui dénigre l'espèce humaine à cause des défauts d'un homme en particulier. Une telle philosophie tend à détruire non seulement l'estime que nous portons à autrui, mais aussi celle que nous portons à nous-mêmes, gardienne de notre innocence et source de notre vertu. 137

Vale ressaltar, como o faz McKenna, a oposição revelada pelo ensaísta, entre Pascal e La Rochefoucauld. Enquanto este último se esmerava em pintar a baixeza e a miséria da natureza humana, Pascal se preocupava em acompanhar o balanço que nos mantém jogados, entre a besta e o anjo. Hughes cita, então, a *pensée* 153 (ed. Sellier):

Il est dangereux de trop faire voir à l'homme combien il est égal aux bêtes, sans lui montrer sa grandeur. Et il est encore dangereux de lui trop faire voir sa grandeur sans sa bassesse. Il est encore plus dangereux de lui laisser ignorer l'un et l'autre, mais il est très avantageux de lui répresenter l'un et l'autre. 138

Como sugeri, La Rochefoucauld pode ser mais sombrio que Pascal: nas máximas, não encontramos os delírios metafísicos das *pensées*, mas apenas – ou quase apenas – o logro da sociedade e a vanidade das virtudes humanas. Interessa, aqui, a censura do inglês a um La Rochefoucauld supostamente satisfeito com a "sátira" desenhada, insensível ou indiferente às "contrariedades" que compõem, nos fragmentos pascalinos, esperança e desesperança, num texto uno. 139

A sátira apoiada na antropologia jansenista, que vê o homem em seu estado decaído, foi importante também para a literatura ficcional inglesa. O mesmo McKenna sugere que os moralistas franceses eram alguns dos autores prediletos de Swift, e os "yahoos", na quarta parte do Gulliver, são, segundo o crítico, caricaturas do "moi haïssable", não sem a influência do homem naturalmente feroz de Hobbes. 140

<sup>137</sup> Idem, p.83.

<sup>138</sup> Blaise Pascal. "Pensées" (éd. Philippe Sellier), op.cit., 153, p.353.

<sup>&</sup>quot;Le thème pascalien des 'contrariétés' de la nature humaine est donc ici opposé à la 'satire' de l'homme dans les Maximes; on présente Pascal comme critique de La Rochefoucauld, tout comme Voltaire se présentera comme critique de Pascal". Antony McKenna. "Quelques aspects de la réception des Maximes en Angleterre", op.cit., p.84.

<sup>140</sup> Idem, p.89. É de fato muito interessante a inversão promovida por Swift. Recém-chegado ao país dos Houyhnhnms, o capitão Gulliver conhece os yahoos: "Upon the whole, I never beheld in all my Travels so disagreeable an Animal, nor one against which I naturally conceived so strong an Antipathy. So that thinking I had seen enough, full of Contempt and Aversion, I got up and pursued the beaten Road, hoping it might direct me to the Cabbin of some Indian." Entretanto, os yahoos o cercam sob uma árvore, de onde lhe enviam uma chuva de excrementos. Escapo, Gulliver conhece dois Houyhnhnms, estranhando porém sua aparência eqüestre: "They went some Paces off, as if it were to confer together, walking Side by Side, backward and forward, like Persons deliberating upon some Affair of Weight, but often turning their Eyes towards me, as it were to watch that I might not escape. I was amazed to see such Actions and Behaviours in brute Beasts, and concluded with myself, that if the Inhabitants of this Country were endued with a proportionable Degree of Reason, they must needs be the wisest People upon Earth. [...] Upon the whole, the Behaviour of these Animals was so orderly and rational, so acute and judicious, that I at last concluded, they must needs be Magicians, who had thus metamorphosed themselves upon

É a um mundo rigorosamente natural, selvagem, que pode levar uma leitura das máximas atenta à máquina das paixões, deslindada em suas mínimas engrenagens. A corrupção dos costumes assusta, sobretudo quando não há escapatória à vista. A recepção de La Rochefoucauld carrega a marca de algo que venho chamando de "incompreensão", mas que, bem examinados os motivos dos leitores, pode ser a recusa de uma mensagem convenientemente entendida. Curioso que os críticos mais veementes conheçam bastante o texto, e dele se aproximem com um horror suspeitoso, talvez eivado de desejo. A bem da verdade, o texto muitas vezes assusta e fascina, como aqueles sol e morte da máxima 26: medusa cuja visão sabemos proibida, mas desejamos, ainda assim.

Insisto sobre o moralismo de língua inglesa, pois esta é a principal fonte do visconde de Cairu. David Hume, notadamente, aparece diversas vezes na Constituição moral, e deveres do cidadão, e foi também um crítico severo dos retratos do amor-próprio. O capítulo XIV da primeira parte do catecismo brasileiro, significativamente intitulado "Systema Anti-egoistico", é quase todo ele um "extracto" da "Inquirição sobre os Principios da Moral" do filósofo escocês que, segundo José da Silva Lisboa,

[...] ainda que fosse tachado de Sceptico na sua Historia da Religião Natural, comtudo tem o merito de refutar o Systema Egoistico, que estava grassando na Gram Bretanha, maiormente depois da engenhosa, mas sophistica, Novella da Fabula das Abelhas de Mandeville, que negou a pureza das virtudes da sociedade civilisada, e pôs a base dos deveres só no amor proprio, ou interesse particular. Elle [Hume] estabeleceo a Theoria da Moralidade na Geral Utilidade da Especie humana, qualificando de virtuosa ou viciosa a acção, na proporção em que se conforma ou repugna áquella Geral Utilidade. A sua theoria pois se póde intitular – Systema Anti-egoistico –. 141

Contrapostas a Mandeville, as idéias de Hume poderiam minar, nas mentes dos jovens leitores brasileiros, a soberania atribuída ao amor-próprio, identificado ao egoísmo,

some design, and seeing a Stranger in the way, were resolved to divert themselves with him; or perhaps were really amazed at the sight of a Man so very different in Habit, Feature, and Complection from those who might probably live so remote a Climate". Percebendo em seguida que eles possuíam uma linguagem ("their Words might with little Pains be resolved into an Alphabet more easily than the Chinese"), o capitão os segue até uma vila, onde é apresentado ao seu chefe. Lá se dá o reconhecimento da semelhança humana de um yahoo, que ele vê preso: "My Horror and Astonishment are not to be described, when I observed, in this abominable Animal, a perfect human Figure; the Face of it indeed was flat and broad, the Nose depressed, the Lips large, and the Mouth wide. But these Differences are common to all Savage Nations [...]". Cf. Jonathan Swift. Gulliver's Travels [1726]. (Versão digitalizada, "based on the 1735 Faulkner edition", http://www.jafferbros.com/lee/gulliver) Part IV ("A voyage to the country of the Houyhnhnms"). Com o embaralhamento das características da besta e do humano, dá-se o estranhamento do fundo selvagem do aparentemente civilizado, no registro fabuloso destas viagens do século XVIII.

<sup>141</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. 1, p.54.

como princípio que exclui toda a virtude, ou "sentimento moral". Cairu não poupa críticas à origem "depravada" de tal princípio. Segundo ele,

[...] conforme ao systema dos que propugnão pela existencia, intensidade, e universal operação deste principio, que dizem ser da natureza humana, toda a benevolencia he mera hypocrisia; a amizade he falsidade; o patriotismo, e espirito publico he farça; e fidelidade huma armadilha para obter confidencia; de sorte que todos os homens, na verdade, em todos os seus procedimentos só tem em vista o seu particular interesse, e por isso praticão os mais especiosos disfarçes, a fim de ficarem os outros desacautelados, e fóra de sua guarda, e serem expostos a cahirem em todas as machinações e fraudes. - He facil conhecer o caracter de toda a pessoa, que professa taes principios, e que em sua consciencia não desminta tão permiciosa [sic] theoria, que representa a Constituição moral da Humanidade em tão odiosas côres: mas he difficil persuadir, que homens de entendimento, sem terem o coração pervertido, possão adoptar tal systema egoistico, a não ser por terem feito negligente e precipitado exame. Pessoas superficiaes, tendo observado, que muitos homens obrão com falsos pretextos, e simulados sentimentos, tirarão de factos particulares a conclusão geral, que todos são igualmente corruptos, e egoistas, e que nelles não ha gráos de bons ou máos, mas que são creaturas só cheias de disfarces e apparencias.14

Impressionam as semelhanças entre os discursos. Novamente, estamos diante da acusação de um engano original do moralista que, equivocadamente, toma o particular (vicioso) pelo universal (potencialmente virtuoso), retratando o homem com cores sombrias, mas de forma superficial. Novamente também, vemos a corrupção do retratado sendo atribuída ao retratista: é fácil, na perspectiva do censor, conhecer o caráter das pessoas capazes de empunhar tão odiosa paleta. Era este, justamente, o temor de La Rochefoucauld: a confusão entre os retratos, ou antes, a possibilidade de que as intenções do moralista fossem confundidas à impiedade dos homens falsos, que ele descreve com cores de fato odiosas, mas reais, desde que por real se tenha a corrupção da natureza humana.

Essa corrupção original, marca da soberba soprada por Eva, mergulha-nos a todos num mundo "odioso". Daí a reação do moralista brasileiro, em busca não de uma pureza original, em todo seu esplendor, mas da gradação entre os "maus" e "bons" – exercício de medição impossível enquanto o disfarce, utilizado pelos homens em sociedade, fosse mantido. Já o mundo do moralista francês, como vimos, pode ser uma gigantesca mascarada.

Não há dúvidas quanto ao alvo de Cairu. O sistema "egoistico", do amor-próprio, reaparecerá, ao fim do catecismo, nas máximas do duque de la Rochefoucauld. É notável, entretanto, que possamos reconhecê-las nos motivos desaprovados neste capítulo da

<sup>142</sup> Idem, p.54-55.

Constituição moral, inspirado em Hume. "Toda a benevolencia he mera hypocrisia", afirmam os perniciosos partidários do egoísmo, enquanto a sentença 121 dizia que "on fait souvent du bien pour pouvoir impunément faire du mal". "A amizade he falsidade" é frase, no catecismo brasileiro, que se pode relacionar às máximas de Mme de Sablé, discutidas há pouco, mas também à máxima 83 de La Rochefoucauld: "ce que les hommes ont nommé amitié n'est qu'une société, qu'un ménagement réciproque d'intérêts, et qu'un échange de bons offices; ce n'est enfin qu'un commerce où l'amour-propre se propose toujours quelque chose à gagner". "O patriotismo, e espirito publico he farça", divisa dos egoístas, poderia muito bem lembrar os nobres envilecidos, que vão à guerra salvar sua honra pessoal, esquecendo-se dos desígnios maiores a movê-los, como sugere a máxima 219: "la plupart des hommes s'exposent assez dans la guerre pour sauver leur honneur. Mais peu se veulent toujours exposer autant qu'il est nécessaire pour faire réussir le dessein pour lequel ils s'exposent". A fidelidade como "huma armadilha para obter confidencia" é idéia que se casa à máxima 247: "la fidélité qui paraît en la plupart des hommes n'est qu'une invention de l'amour-propre pour attirer la confiance. C'est un moyen de nous élever au-dessus des autres, et de nous rendre dépositaires des choses les plus importantes". Finalmente, a noção de que "todos os homens, na verdade, em todos os seus procedimentos só tem em vista o seu particular interesse, e por isso praticão os mais especiosos disfarçes", lembra não apenas o amor-próprio bajulador, da máxima número 2 ("l'amour-propre est le plus grand de tous les flatteurs"), ou ainda habilíssimo, como na máxima 4 ("l'amour-propre est plus habile que le plus habile homme du monde"), mas lembra também a finesse dos disfarces, capazes de armar um mundo de armadilhas sucessivas, em que a dissimulação é tão universalizada que o próprio enganar se torna virtualmente impossível, como na máxima 117: "la plus subtile de toutes les finesses est de savoir bien feindre de tomber dans les pièges que l'on nous tend, et on n'est jamais si aisément trompé que quand on songe à tromper les autres". São disfarces em cascata, inadequados para uma empresa cristalina como a de Cairu, empenhado em detectar o grau de bondade e maldade nas ações humanas.

No capítulo em pauta, o catequista censura o princípio segundo o qual "a mais sincera e generosa amizade he *mera modificação do amor proprio*". <sup>143</sup> Aí divisamos, com absoluta

<sup>143</sup> Idem, p.55-56. (Ênfase do autor.)

clareza, o tópos do amor-própio transmudado em amizade, desenvolvido na máxima 83, como vimos, mas comum a Jacques Esprit e Mme de Sablé. 144

As invectivas não cessam de brotar da pena de Cairu. Ainda no capítulo XIV, um golpe fatal é desfechado contra os partidários do sistema egoístico:

Por estes systemas pois ninguem he capaz de ter os verdadeiros sentimentos da benevolencia, e de respeito á *genuina virtude*. Porém esta philosophia malina he antes a satyra da depravação do actual estado da sociedade, do que a imparcial e candida delineação da natureza humana; pois, na prática, não ha quem não sinta e experimente o proprio desinteresse em innumeraveis acções da vida.<sup>145</sup>

<sup>144</sup> É o que nota Jacques Truchet, referindo-se à máxima 83 e à idéia da amizade como um "comércio". Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.26. Esprit lembra, com Aristóteles, a importância e benignidade da amizade para a Cidade. ainda mais útil que a justiça. Porém, e de acordo com a estrutura de sua obra, era mister revelar a falsidade das virtudes humanas: "il faut avoir de bonne foi que rien n'est si beau que ce qu'on dit et ce qu'on pense de l'amitié; il serait seulement à souhaiter que cela fût véritable: ce qui est vrai au contraire est que comme il y a des philosophes qui soutiennent que tous les mouvements de la nature sont circulaires, ceux qui ont observé la manière d'agir de l'homme assurent qu'il en est de même des mouvements de sa volonté, et qu'il est si attaché et si dévoué à lui-même, que toutes les fois qu'il en sort pour assister ses amis dans leurs plus pressants besoins, il revient à lui par quelque secrète voie. Quoiqu'on croie donc et qu'on s'imagine, il faut tenir pour certain qu'on sert pour être servi, qu'on prête de l'argent pour en trouver, qu'on procure l'établissement des autres pour se maintenir dans le sien, ou tout au moins pour recueillir une grande gloire de ses divers offices. 'Toutes les amitiés, dit Aristote, son comme autant de ruisseaux qui viennent de la source de l'amour-propre'. 'Il faut serner dans les hommes, dit Épicure, comme l'on sème dans les champs qu'on ne cultive que pour moissonner'. De sorte que l'amitié qui nous paraît la plus pure, est la recherche de quelques biens qu'on souhaite et qu'on espère obtenir par celui que l'on fait aux autres: il est vrai que c'est une recherche fine et habile, et que de tous les prétextes de l'amour-propre, l'amitié est le plus honnête et celui qui couvre le mieux ses intentions. Car parmi tous les divers personnages que l'homme fait pour réussir dans le monde, in n'en est point de si honorable et de si utile que celui qu'il fait lorsqu'il se pique et qu'il s'efforce de paraître un ami ardent et fidèle [...]" Jacques Esprit. La fausseté des vertus humaines, op.cit., p.129-130. Desponta aqui, de maneira sempre mais demorada que nas máximas, aquele "utilitarismo agostiniano" que vimos discutindo. A máxima 81 de La Rochefoucauld caminha na mesma direção paradoxal: "nous ne pouvons rien aimer que par rapport à nous, et nous ne faisons que suivre notre goût et notre plaisir quand nous préférons nos amis à nous-mêmes; c'est néanmoins par cette préférence seule que l'amitié peut être vraie et parfaite". Já Saint-Évremond, em registro diverso, delcara sua preferência pela amizade: "J'ai toujours admiré la Morale d'Epicure, et je n'estime rien tant de sa Morale, que la préference qu'il donne à l'Amitié, sur toutes les autres Vertus. En effet, la Justice n'est qu'une vertu établie pour maintenir la société humaine; c'est l'ouvrage des Hommes. L'Amitié est l'ouvrage de la Nature". E, na senda de Cícero: "dissimuler, feindre, déguiser, sont des défauts qu'on ne permet pas dans la vie civile; à plus forte raison ne seront-ils pas soufferts dans les Amitiés particulieres". Saint-Évremond. "Sur l'amitié. A Madame la duchesse Mazarin", in Œuvres en prose (éd. René Ternois). Paris: S.T.F.M., 1966, tome III, p.306-323. Ou ainda: "Il est certain que la Nature a mis en nos cœurs quelque chose d'aimant, si on le peut dire; quelque principe secret d'affection; quelque fond caché de tendresse, qui s'explique et se rend communicable avec le tems; mais l'usage n'en a été reçû et autorisé parmi les Hommes, qu'autant qu'il peut rendre la vie plus tranquille et plus heureuse. [...] Toutes les Personnes raisonnables, tous les Honnêtes-gens imitent [...] les Philosophes, sur le fondement que l'Amitié doit contribuer plus qu'aucune autre chose à notre bonheur. En effet, on ne se détacheroit point en quelque façon de soi-même, pour s'unir à un autre, si on ne trouvoit plus de douceur en cette union, que dans les premiers sentiments de l'Amour-propre. L'Amitié des Sages ne voit rien de plus précieux qu'elle dans le Monde. Celle des autres, impétueuse et déconcertée, trouble la paix de la société publique, et le plaisir des commerces particuliers. C'est une Amitié sauvage que la Raison desavouë, et que nous pourrions souhaiter a nos Ennemis, pour nous venger de leur haine. Mais quelques honnêtes, quelques réglés que soeint les Amis, c'est une chose incommode que d'en avoir trop. Nos soins partagés ne nous laissent ni assez d'application pour ce qui nous touche, ni assez d'attention pour ce qui regarde les autres. Dans l'épanchement d'une Ame, qui se répand universellement sur tout, les affections dissipées ne s'attachent proprement à rien. Vivons pour peu de gens qui vivent pour nous; cherchons la commodité du commerce avec tout le monde, et le bien de nos affaires avec ceux qui peuvent nous y servir". Saint-Évremond. "L'amitié sans amitié. A Monsieur le Comte de Saint-Albans", in Œuvres en prose, op.cit., tome III, p.291-293. Sobre o epicursimo de Saint-Évremond, leia-se Jean-Charles Darmon. "Le gassendisme 'mondain' de Saint-Évremond", in Philosophie épicurienne et littérature au XVIIe siècle. Paris: Presses Universitaires de France, 1998, p.315-373. <sup>145</sup> José da Silva Lisboa. *Constituição moral, e deveres do cidadão...*, op.cit., vol. I, p.56.

A idéia de uma "sátira" da condição humana depravada casa-se bem ao mundo das máximas, tanto mais quanto nos recordemos da carta anônima, enviada a Mme de Schonberg, que a enviaria a Mme de Sablé e que despertaria, finalmente, o interesse de La Rochefoucauld. 146 Idéia encontradiça, de resto, nas apreciações do texto do século XVII, não fora um detalhe, a sinalizar a incompatibilidade profunda entre o autor francês e o escritor brasileiro: o missivista, amigo de Mme de Schonberg, referia-se a uma "satire très forte et très ingénieuse de la corruption de la nature par le péché originel, de l'amour-propre et de l'orgueil, et de la malignité de l'esprit humain qui corrompt tout quand il agit de soi-même sans l'esprit de Dieu". Aceita a chave agostiniana, torna-se impossível pensar numa corrupção passageira, desde que se trata de uma mancha pecaminosa carregada pelos primeiros pais, e nunca apagada. O universo de Cairu é outro, outra sua antropologia: "esta philosophia malina he antes a satyra da depravação do actual estado da sociedade, do que a imparcial e candida delineação da natureza humana".

Trata-se de uma diferença de tempo, e veremos, no capítulo seguinte, como as flexões do tempo podem refletir-se na tradução de uma máxima, dando-lhe nuances novas, mas talvez comprometendo seus sentidos mais verossímeis. Cairu fala numa filosofia malina, numa sátira da depravação, mas da depravação do atual estado da sociedade, e não da natureza humana. Esta, em sua visão, aguarda ainda uma "candida delineação", capaz de descobri-la em sua pureza.

O "actual estado da sociedade", oposto a uma natureza humana que o moralista se esforçaria por perceber benigna, diz respeito a uma situação política e social muito singular. A fundação de um novo Estado se fazia na contramão das independências latino-americanas, mantendo o corpo político coeso sob a égide do Império, recusando princípios republicanos então em voga. A devassidão dos revolucionários franceses, e a corruptela do Consulado – tempo em que emerge o "Dragão Côrso", – parecem-lhe irretorquíveis. 147

146 Cf. nota 44 deste capítulo.

<sup>147 &</sup>quot;[...] a immoralidade de Luiz XV, na França, facilitando pelo máo exemplo a licenciosidade da Nação, antes enfreada pela Moral, e Religião, desencadeou a clandestina infidelidade dos impios inimigos do Altar e Throno, que se inculcarão por Grandes Luminares, organizando sociedades secretas, (seminarios de rebelliões), e introduzindo, até com distribuição gratis, os livros os mais perversos e immundos, derão o ridiculo á virtude e honra do bello sexo, e á lealdade, e prudencia de seus orthodoxos Escriptores, estimados por sabios da primeira ordem na Europa, como Bossuet e Fenelon [sic], que estabelecerão as verdadeiras bases do Sacerdocio e Imperio, não obstante defenderem as Liberdades da Igreja Gallicana. O resultado foi o Terremoto Revolucionario, que tanto desmoralizou o Povo Francez, e quasi anniquilou o Caracter Nacional, por tantas crueldades, e mudanças de Constituições, até fazendo do juramento brinco de crianças; rematando a desordem em fim na idolatria do Despotismo Militar, acclamando os Francezes por seu Imperador ao Dragão Côrso, á que derão o titulo de Soldado feliz." José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. III, p.50.

A "constituição moral" se fazia no tempo da constituição do Império, quando o catecismo, dirigido à mocidade brasileira, procurava proteger-nos da dissolução dos costumes, sobretudo da morbidez dos princípios filosóficos e literários franceses, cujas raízes Cairu vai buscar no século XVII, no sistema egoístico representado por La Rochefoucauld. Um sistema "Sympathico", de "Sensibilidade Moral", vai contrapor-se àquele, e Cairu o encontrará lendo e interpretando David Hume ou Adam Smith. Momento em que o economista encontra o moralista:

Adam Smith celebrizou-se no meado do seculo passado com a insigne obra da Theoria dos Sentimentos Moraes, em que se achão explanadas [sic], com muita originalidade, varios phenomenos da vida humana, de acções de virtude, vicio e crime, que promovem a felicidade, ou fazem a desgraça da sociedade. Nesta obra pôz os fundamentos da outra, que ainda mais o afamou, e á que deo o titulo de – Inquirição da Natureza e causas da Riqueza das Nações. — Sem duvida as Sciencias da Moral Publica e Economia Política tem entre si a mais intima e indissoluvel connexão; pois he impossivel haver Geral Moralidade sem um bom Systema Economico, que mostre e assegure os meios de subsistencia decente, activa industria, e occupação certa e honesta aos povos. 148

Há ainda que esclarecer o conteúdo deste "bom Systema Economico", mas já é possível perceber que o autor da *Constituição moral*, e deveres do cidadão não prescinde da moralidade, que um utilitarismo estrito tende a esquecer. O Adam Smith da *Teoria dos sentimentos morais* é também um crítico impiedoso do protestante Mandeville, como vimos.

A economia política dificilmente descarta a moral, porque lá está seu berço. Analisando a "árvore do conhecimento" do "grande matemático D'Alembert", na Encyclopédie, José da Silva Lisboa inverte os seus galhos, redesenhando a "ordem natural das coisas":

A ciência da subsistência é evidentemente a primeira na série dos conhecimentos humanos, e se pode dizer a raiz e o tronco da árvore científica, e até a ciência do bem e do mal.<sup>149</sup>

<sup>148</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. 1, p.61.

<sup>149</sup> José da Silva Lisboa. "Ensaio Econômico sobre o Influxo da Inteligência Humana na Riqueza e Prosperidade das Nações" [1851], in Estudos do Bem Commum e Economia Política..., op.cit., 1975, p.463. (Ênfase do autor.) Em seu sugestivo estudo, Antonio Penalves Rocha supõe que tal afirmação "não passa de um recurso retórico, que visava persuadir seus leitores da importância da ciência". Cf. Antonio Penalves Rocha. A Economia Política na Sociedade Escravista..., op.cit., p.61. Veremos, através das observações do próximo capítulo, que esta afirmação de Cairu pode ser central, como central é a organização retórica de seu discurso. A investigação "natural" que pressupõe a Economia Política, no entender de Silva Lisboa, pode torná-la de fato axial em seus estudos, no âmbito político, econômico e moral, ligando a nova disciplina, definitivamente, ao Direito, como de resto mostra, com precisão, o mesmo Antonio Penalves Rocha.

Ciência que despertara, em priscas eras, a cobiça dos primeiros homens, causando a sua desgraça e marcando a corrupção definitiva de sua natureza. Agora, em outro tempo, a árvore mantinha seu poder de atração, fascinando os homens cultos.

Adentrando o país da moral, Cairu não sente, entretanto, a falta de uma felicidade primeva. Antes disso, ele parece empenhado em reencontrar a felicidade neste mesmo país, erguendo as colunas imaginárias do edifício político, cingindo-o com a constituição moral capaz de corrigir, finalmente, a decadência e a corrupção que grassaram do outro lado do oceano. Um mundo novo, a construir-se com as pedras desagregadas do antigo.



## 3. Sobre as ruínas do Capitólio

Peut-être la critique n'a-t-elle d'autre tâche que de faire comprendre comment les livres commencent. (Jean Starobinski, "La Rochefoucauld et les morales substitutives")

No mês de junho de 1787, Edward Gibbon, então em Lausanne - terra que conhecera ainda jovem, quando, a mando de seu pai, um ministro calvinista passou cinco anos a dissuadilo das crenças católicas adquiridas em Oxford, - encerrava sua obra sobre o declínio e a queda do Império Romano lembrando a origem singular do estudo: "It was among the ruins of the Capitol that I first conceived the idea of a work which has amused and exercised near twenty years of my life [...]".1

Encantado diante do espetáculo das ruínas, o escritor inglês terá sonhado, ainda por um instante, com a gravidade do que se perdera.<sup>2</sup> O último capítulo de seu livro traz, a propósito, as impressões deixadas por dois servidores do Papa Eugênio IV, quando, vendo-se entre os escombros que encantariam os séculos vindouros, puseram-se a moralizar sobre as vicissitudes da fortuna romana ("moralising on the vicissitudes of fortune"). A beleza do extrato, e a exuberância da prosa de Gibbon, reclamam uma citação completa:

"Her primeval state, such as she might appear in a remote age, when Evander entertained the stranger of Troy, has been delineated by the fancy of Virgil. This Tarpeian rock was then a savage and solitary thicket: in the time of the poet, it was crowned with the golden roofs of a temple; the temple is overthrown, the gold has been pillaged, the wheel of fortune has accomplished her revolution, and the sacred

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edward Gibbon. The decline and fall of the Roman empire. New York: Bennett Cerf, Donald Klopfer (The modern Library),

s.d., vol. II, p.1458.

Dero Saunders reproduz uma carta enviada por Edward Gibbon ao pai, escrita quando, pela primeira vez, encontrou-se ele entre as ruínas capitolinas (aqui, na tradução de José Paulo Paes:) "... Quaisquer idéias que os livros nos possam ter dado da grandeza desse povo, seus relatos do mais florescente estado de Roma ficam infinitamente aquém do espetáculo de suas ruínas. Estou convencido de que nunca existiu antes uma nação assim, e espero, pela felicidade da humanidade, que nunca volte a existir de novo". O momento exato do nascimento da obra, podemos vê-lo também reportado com precisão: "Foi em Roma, a 15 de outubro de 1764, enquanto eu estava sentado a cismar entre as ruínas do Capitólio e os monges descalços cantavam as vésperas no Templo de Júpiter, que a idéia de relatar o declínio e a queda da cidade pela primeira vez me veio à mente." Cf. Dero Saunders. "Introdução do organizador", in Edward Gibbon. Declínio e queda do Império Romano (trad. José Paulo Paes). São Paulo: Companhia das Letras/ Círculo do Livro, 1989, p.17-18.

ground is again disfigured with thorns and brambles. The hill of the Capitol, on which we sit, was formerly the head of the Roman empire, the citadel of the earth, the terror of kings; illustrated by the footsteps of so many triumphs, enriched with the spoils and tributes of so many nations. This spectacle of the world, how is it fallen! how changed! how defaced! The path of victory is obliterated by vines, and the benches of the senators are concealed by a dunghill. Cast your eyes on the Palatine hill, and seek among the shapeless and enormous fragments the marble theatre, the obelisks, the colossal statues, the porticos of Nero's palace: survey the other hills of the city, the vacant space is interrupted only by ruins and gardens. The forum of the Roman people, where they assembled to enact their laws and elect their magistrates, is now enclosed for the cultivation of pot-herbs, or thrown open for the reception of swine and buffaloes. The public and private edifices, that were founded for eternity, lie prostrate, naked, and broken, like the limbs of a mighty giant; and the ruin is the more visible, from the stupendous relics that have survived the injuries of time and fortune." <sup>3</sup>

A desolação, expressa na paisagem invadida pelos animais e plantas, mal esconde o entusiasmo do narrador, o "douto Poggio", com aquilo que se erguera outrora naquele sítio. O gigante desnudo, finalmente prostrado, oferecia, à imaginação do servidor papal, matéria para um devaneio mórbido, próprio aos amantes de ruínas.

Embora o tivesse por "hum dos maiores scepticos, e apostata da Igreja Catholica", José da Silva Lisboa conheceu e admirou a prosa de Gibbon. Logo nas primeiras páginas de sua Constituição moral, e deveres do cidadão, o moralista brasileiro lembra uma passagem de um capítulo célebre do Declínio e queda do Império Romano, em que as pinceladas a um só tempo delicadas e viris de seu autor reproduzem a sorte da religião cristã, medrando entre os escombros da civilização passada:

[...] "ella suavemente se insinuou no espirito dos homens, cresceo no silencio e escuridade, adquirio novo vigor com a opposição, e á final arvorou a triumphante bandeira da Cruz sobre as ruinas do Capitolio; e depois de decorridos tantos seculos, ainda he professada pelas Nações da Europa, que formão a porção do Genero Humano mais distincta nas Artes e Sciencias, sendo pela industria e zelo dos Europeos espalhada nas mais distantes regiões d'Africa e Asia, e firmemente estabelecida n'America desde o Canadá até o Chili." 4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Edward Gibbon. The decline and fall of the Roman empire, op.cit., vol. II, p.1438-1439.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. I, p. IV. No original: "A candid but rational inquiry into the progress and establishment of Christianity may be considered as a very essential part of the history of the Roman empire. While that great body was invaded by open violence, or undermined by slow decay, a pure and humble religion gently insinuated itself into the minds of men, grew up in silence and obscurity, derived new vigour from opposition, and finally erected the triumphant banner of the Cross on the ruins of the Capitol. Nor was the influence of Christianity confined to the period or to the limits of the Roman empire. After a revolution of thirteen or fourteen centuries, that religion is still professed by the nations of Europe, the most distinguished portion of human kind in arts and learning as well as in arms. By the industry and zeal of the Europeans it has been widely diffused to the most distant shores of Asia and Africa; and by the means of their colonies has been firmly established from Canada to Chili, in a world unknown to the ancients." Edward Gibbon. The decline and fall of the Roman empire, op.cit., vol. I, p.382.

O futuro visconde de Cairu, profundo conhecedor da língua inglesa, traduzia com cuidado o texto, reforçando porém o caráter orgânico da imagem forjada por Gibbon, de modo a transmutá-la, definitivamente, em metáfora botânica: como uma semente, guardada no silêncio e no escuro da terra, vigorava a planta do cristianismo, até arvorar-se (simplesmente to erect, no original) em cruz, vitoriosa sobre as ruínas, como aliás no trecho de Poggio os elementos naturais – hortaliças, búfalos e porcos – cercaram os restos dos edifícios erguidos pelos homens, votados à eternidade.

A forte impressão causada pela decadência da civilização parece originar-se, ao menos em parte, desta espécie de dramatização do processo histórico, capaz de caraterizá-lo pelo embate entre a natureza e o artifício, sugerindo, então, a riqueza de um registro literário que o século XIX laboraria magnificamente, transportando-o entretanto para o país da ciência, cuja objetividade muitas vezes se sujeitaria à perícia com que se manejam os instrumentos da ficção, apontando o paradoxo disto a que poderíamos chamar, porventura, uma poética científica.

A lembrança não será absurda, desde que nos referimos a textos (o de Gibbon especialmente, mas também, a seu modo, o de Cairu) revestidos de um espírito científico que se proclama infenso à imaginação delirante, salvaguardando uma "razão" purgada de todo caráter poético. Mas é verdade que, antes ainda do evolucionismo sobre o qual se fundaria uma ciência do social, a compreensão do processo civilizatório buscava, nos costumes e nos sentimentos coletivos, os sinais da ascenção e da decadência dos povos. Para desempenhar sua nova tarefa de descrever o mundo, estes "cientistas" – moralistas, em todo caso, – oscilavam, precisamente, entre o zelo objetivista e o tom de maravilha emprestado às descrições naturais. Assim, a imaginação de Buffon, no século XVIII, revelara ao mundo a origem dramática das nações, constituindo-se *contra* a natureza.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> "Les premiers hommes témoins des mouvements convulsifs de la terre, encore récents et trés-fréquents, n'ayant que les montagnes pour asiles contre les inondations, chassés souvent de ces mêmes asiles par le feu des volcans, tremblants sur une terre qui tremblait sous leurs pieds, nus d'esprit et de corps, exposés aux injures de tous les éléments, victimes de la fureur des animaux féroces, dont ils ne pouvaient éviter de devenir la proie; tous également pénétrés du sentiment commun d'une terreur funeste, tous également pressés par la nécessité, n'ont-ils pas très-promptement cherché à se réunir, d'abord pour se défendre par le nombre, ensuite pour s'aider et travailler de concert à se faire un domicile et des armes? Ils ont commencé par aiguiser en forme de haches ces cailloux durs, ces jades [...] Bientôt ils auront eu des filets, des radeaux, des canots, et s'en sont tenus là tant qu'ils n'ont formé que de petites nations composées de quelques familles, ou plutôt de parents issus d'une même famille, comme nous le voyons encore aujourd'hui chez les sauvages, qui veulent demeurer sauvages, et qui le peuvent, dans les lieux où l'espace libre ne leur manque pas plus que le gibier, le poisson et les fruits. Mais dans tous ceux où l'espace s'est trouvé confiné par les eaux, ou resserré par les hautes montagnes, ces petites nations, devenues trop nombreuses, ont été forcées de partager leur terrain entre elles; et c'est de ce moment que la terre est devenue le domaine de l'homme: il en a pris possession par ses travaux de culture, et l'attachement à la patrie a suivi de très-près les premiers actes de sa propriété.



Mórbida é a descrição da decadência, por conter, num único movimento, o fascínio diante do artifício, e a correlata sedução causada pelo declínio lento e imperioso das construções do engenho humano, flagradas, com detalhe e riqueza, em seu ocaso, isto é, na fatalidade de seu perecimento, o qual, no fundo, é a entrega definitiva à natureza daquilo que, um dia, ousou separar-se dela. É sugestivo que o discurso da decadência adquira, amiúde, o tom grave dos epitáfios, recordando-nos a fugacidade do humano diante da força incoercível do mundo natural; força oriunda, porém, da ligeireza e constância de seus elementos. 6

A prosa didática de Cairu não nos autoriza imaginá-la pertencente a este registro discursivo ainda indefinido, que se desenvolve entre os planos literário e científico. Trata-se de um estudo moral e, ao mesmo tempo, de um catecismo com intenções práticas. Vale ressaltar, porém, a significação desta presença do extrato de Gibbon logo no início da obra brasileira, pois é preciso e inteligente o recorte da leitura: enquanto o escritor inglês buscava as razões a explicar o sucesso do cristianismo, ao corroer os alicerces já putrefeitos do edifício civilizacional romano, Cairu se limita à imagem majestosa da Cruz, erguendo-se por sobre as ruínas do Capitólio.

Com sua leitura seletiva, José da Silva Lisboa abandona o enlevo das ruínas, batendo os vestígios da corrupção de uma civilização pagã, contentando-se em mirar a bandeira cristã que os europeus trouxeram até os trópicos. Desde o início, vai-se revelando, em sua obra, o caráter novíssimo de um mundo que nascia, repleto de promessas e desafios.

L'intérêt particulier faisant partie de l'intérêt national, l'ordre, la police et les lois ont dû succéder, et la société prendre de la consistance et des forces." Buffon. "Histoire naturelle", in Œuvres complètes. Paris: Imprimerie et Librairie Générale de France, s.d. [1749-1804], tomo III, p.25-26.

<sup>6</sup> Numa referência tirada ao século de ouro espanhol, é este o caso do esplêndido epitáfio que Quevedo reserva às mesmas ruínas romanas que encantaram Poggio, no século XV, e encantariam o jovem Gibbon, na era das luzes:

"Buscas en Roma a Roma, ¡oh, peregrino!,
y en Roma misma a Roma no la hallas:
cadáver son las que ostentó murallas,
y tumba de sí propio el Aventino.
Yace donde reinaba el Palatino;
y limitadas del tiempo, las medallas
más se muestran destrozo a las batallas
de las edades que blasón latino.
Sólo el Tibre quedó, cuya corriente,
si ciudad la regó, ya, sepoltura,
la llora con funesto son doliente.
¡Oh, Roma!, en tu grandeza, en tu hermosura,
huyó lo que era firme, y solamente
lo fugitivo permanece y dura.

Francisco de Quevedo. "A Roma sepultada en sus ruinas", in *Poemas escogidos* (ed. José Manuel Blecua). Madrid: Editorial Castalia, 1989, p.141.

No cruzamento do natural e do humano, vinha à luz uma obra cujo sentido somente se compreende se voltada nossa atenção para o nascimento do Império, este organismo então jovem e influenciável, que caberia aos homens de ciência dirigir e proteger, mantendo-o, prudentemente, distante de todo elemento corruptor. Gibbon, presença brilhante no intróito da *Constituição moral*, é logo abandonado, talvez exatamente porque o fascinassem a decadência e a corrupção, que Cairu sonhava em banir deste canto do mundo, votando-o, senão à eternidade, ao menos ao futuro glorioso e reto de uma nova nação.<sup>7</sup>

\* \* \*

Na Constituição moral, o embate se dá menos entre a natureza e o homem, que no seio mesmo da natureza humana. Vimos que, em momento algum, Cairu parece deixar-se encantar pelo mundo à sua volta, empenhando-se no controle das paixões humanas e, como veremos, na busca do justo equilíbrio do corpo social, a partir do equilíbrio de cada cidadão.

O poder absoluto da natureza, que a tudo consome e transforma, denota a fraqueza relativa do humano, humilhando as pretensões da civilização, minando suas bases, para, como na passagem de Poggio traduzida por Gibbon, prostrar definitivamente o gigante, descortinando o espetáculo de sua corrupção.

Cairu opõe-se, sem concessões, ao enlevo das ruínas, capaz de tocar a sensibilidade mais afectada.<sup>8</sup> O quadro social, segundo o autor brasileiro, vinha sendo tomado pela afecção

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> O que não impedirá a reaparição, já no quinto e último volume da Constituição moral, e deveres do cidadão, deste mesmo "Apostata do Catholicismo, e Sectario do Deismo", a confessar, contudo, em sua "Historia da Decadencia do Imperio Romano, [...] a saudavel influencia, que a Religião Catholica (cujo centro era a Igreja de Roma) teve em civilisar os Barbaros do Norte da Italia, e até os salvages idolatras das mais frias regiões da Europa". Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.48. Titubeios de um censor, ou da própria censura, se lembrarmos que Cairu proibira a entrada e a circulação da obra de Gibbon no Brasil, revelando um zelo que a Garção Stockler pareceria exagerado, já que este censor, diferentemente daquele, emitiria, em 1819, um parecer favorável ao pedido do desembargador Manoel Caetano de Almeida e Albuquerque, requerendo a entrada, no Rio de Janeiro, da História da decadência do Império Romano e também das Cartas persas de Montesquieu, ambas impróprias para circular, segundo o futuro autor da Constituição moral, e deveres do cidadão. Curioso que muitas das obras defesas pela censura de Cairu comporiam o rico cabedal de referências e citações de seu catecismo. Leia-se, a propósito, o estudo de Lúcia Neves, de onde retiro estas informações. Cf. Lúcia Maria Bastos P. Neves. "Censura, circulação de idéias e esfera pública de poder no Brasil, 1808-1824", Revista Portuguesa de História, Faculdade de Letras/Universidade de Coimbra, xxxIII, 1999, p.665-697.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Na decadência, pode revelar-se o avesso da civilização, não ainda como barbárie, mas como possibilidade de refinamento extremo das armas com que esta mesma civilização descreve a si própria, descobrindo-se; armas de estilo, aguçadas porventura pelo descompromisso com os ideais confessos da cultura que se esboroa, como uma velha edificação entregue ao tempo. O estilo afectado, então, lembra-nos a proximidade dos verbos latinos affectare (aspirar, ambicionar, meter-se a...) e afficere (pôr em certo estado, enfraquecer, afetar...). Trata-se sem dúvida de afetação e afecção, ambos sintomas mórbidos. A imagem da carne corrompida ou rasgada, por fim, não seria estranha a des Esseintes, embevecido, na ficção do século XIX, com o Satyricon de Petrônio: "Ce roman réaliste, cette tranche découpée dans le vif de la vie romaine, sans préoccupation,

de um monstruoso sistema de idéias, nascido no século anterior, e que resultava em desorganização e convulsões, em escala global. Assim, à passagem recortada de Gibbon, onde se notava a força insinuante do cristianismo, Cairu justapõe suas próprias observações:

Não obstante esta excellencia [da bandeira cristā], depois que no seculo passado se começou a attacar, não só a Religião Revelada, mas tambem a Religião Natural, e a Moral reconhecida em as Nações mais cultas da Europa, por Literátos presumidos, que jactanciosamente se intitularão filhos da luz, livres pensadores, e espiritos fortes, superiores aos prejuizos do vulgo; surgirão infieis e athêos, que com escriptos libertinos e impios apregoarão hum monstruoso Systema da Natureza, e Constituição da Humanidade, que tem sido huma das causas mais poderosas da Corrupção da Moral Publica; o que he lamentado por sabios orthodoxos, e pelos Governos regulares, que tem visto os seus fataes e extensos effeitos na começada desorganisação da sociedade, e ruina do edificio de civilisação; o que ainda ora influe no estado convulso em que se acha hum e outro Hemisphério.

A "começada" desorganização da sociedade sugere o início do fim, a putrefação, lenta e inexorável, de um organismo convulso, agonizante. Compreenda-se o duplo registro dessas palavras, alinhadas, a um só tempo, num plano metafórico e num plano onde pretendem ser apenas a constatação, sem contaminação poética, de uma moléstia a afectar o corpo social. Se o registro é duplo, torna-se logo perceptível o procedimento analógico (fazendo, dos dois planos, um só), trazendo a imaginação do leitor para diante de um universo em que a organização social é a vitalidade do organismo, enquanto a desorganização é o esgotamento e a corrupção corporal.

A morbidez persegue o imaginário de Cairu, como nessa descrição, discretamente informada pelo léxico orgânico. Não se trata mais apenas do Corpo Político, não de todo distante do Corpo Místico com o qual se compreendia e expressava a transcendência da Igreja, seus liames espirituais, sua abrangência diante do mundo e do homem. Trata-se já, em parte, neste início do século XIX, de um organismo, um complexo vivo e autônomo.

Importa perceber este deslocamento, evolução possível do pensamento que se desvencilha da mentalidade clássica, abandonando a noção de uma República ideal, para aterse a uma idéia mais concreta, mais palpável e, por conseguinte, mais insubmissa aos homens:

quoi qu'on en puisse dire, de réforme et de satire, sans besoin de fin apprêtée et de morale; cette histoire, sans intrigue, sans action, mettant en scène les aventures de gibiers de Sodome; analysant avec une placide finesse les joies et les douleurs de ces amours et de ces couples; dépeignant, en une langue splendidement orfévrie, sans que l'auteur se montre une seule fois, sans qu'il se livre à aucun commentaire, sans qu'il aprouve ou maudisse les actes et les pensées de ses personnages, les vices d'une civilisation décrépite, d'un empire qui se fêle, poignait des Esseintes et il entrevoyait dans le raffinement du style, dans l'acuité de l'observation, dans la fermeté de la méthode, de singuliers rapprochements, de curieuses analogies, avec les quelques romans français modernes qu'il supportait." J.-K. Huysmans. A Rebours. Poitiers: Fasquelle Editeurs, 1972, p.60-61.

9 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. 1, p.IV-V.

um organismo imenso e assustador, que lhes é exterior, constituindo-se progressivamente num outro, no objeto-coisa que obsidiaria os cientistas do século XIX, até que criassem, finalmente, uma ciência positiva do social.<sup>10</sup>

Em todo o caso, Cairu andará a meio caminho desta noção positiva da sociedade. A idéia que carrega ainda é, freqüentemente, a de um Corpo Político cuja transcendência revelase no todo, superior às partes, embora claramente comandado por uma cabeça magna, como no Antigo Regime, ou nos "Governos regulares". A expressão e a compreensão do conjunto da sociedade pode ainda apoiar-se na mística do Corpo, a manter-se coeso, precisamente como defendera Silva Lisboa, ao pregar a unidade colonial:

[...] não posso crer, que entre jamais no espírito de Português, o estulto, não menos que infernal, projeto, seja de desunião do Estado-Pai, seja de desmembração ainda só de um palmo deste Corpo Imperial. Se existe algum entusiasta, ou perverso, que aspire à tal horribilidade digo que está desamparado do Eterno, e lhe aplico a antiga sentença – "A quem Deus quer perder primeiro tira-lhe o Entendimento". 11

Estas palavras publicaram-se no *Conciliador do Reino Unido*, em março de 1821, quando Cairu se opunha à separação política de Brasil e Portugal, causa que abraçaria apenas no ano seguinte, no momento em que as Cortes de Lisboa propuseram algo que, aos brasileiros, terá soado como um projeto de recolonização.<sup>12</sup>

No Conciliador, Silva Lisboa exercitava o estilo loquaz e enérgico que forneceria sua marca à Constituição moral, e deveres do cidadão. Energia própria dos panfletos da época, em meio a isto a que se chamou, recentemente, a "guerra dos jornalistas na Independência". Meio oculto sob o pseudônimo "Fiel à Nação", o moralista se envolvera em acirradas polêmicas, pondo-se contra os liberais mais exaltados. É o caso das críticas ao espírito revolucionário do tempo, presentes na Reclamação do Brasil, tendo como alvo os redatores do Revérbero Constitucional Fluminense, Januário da Cunha Barbosa e Joaquim Gonçalves Ledo:

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Que se pense na "física social" comtiana, passo necessário e desejado para a constituição completa do sistema das ciências naturais, antecâmara da Filosofia Positiva. Cf. Auguste Comte. Curso de Filosofia Positiva, "Primeira lição" (trad. José Arthur Giannotti), in Comte, Durkheim. São Paulo: Abril, 1973, p.9-26. ("Os Pensadores", vol. XXXIII.)

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Apud Dea Ribeiro Fenelon. Cairu e Hamilton..., op.cit., p.48.

<sup>12</sup> Discutindo, na segunda parte de seu catecismo, certas noções maniqueístas, Cairu lembra que "foi moda nas Cortes de Lisboa o chamarem os seus Deputados obra do Genio do Mal a tudo que se oppunha á seus tenebrosos projectos da imaginaria Regeneração Politica. Se existisse o Genio do Mal, delle seria monstruoso filho o aborto revolucionario de 24 de Agosto de 1820." José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., vol. II, p.152. Somente a visão retrospectiva, é claro, permite-lhe identificar, na revolução constitucionalista do Porto, a obra maléfica de uma imaginação desviante.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Cf. Isabel Lustosa. Insultos impressos: a guerra dos jornalistas na Independência (1821-1823). São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

O reverberista se mostra provecto no magistério da cadeira cabalística e um dos missionários da propaganda da incendiária galomania. Ele está iludindo o vulgo com falsos dogmas do paradoxista de Genebra [...] para constituir o povo no mais feroz dos tiranos. Até o título do seu periódico é de péssimo agouro por excitar terríveis idéias associadas da Revolução Francesa e das hórridas práticas que descrevem os seus historiadores. [...] Protesto contra o catecismo jacobínico desse insurgido Père Duchesne, que tanto alucinou e perdeu o vulgo da França. 14

Eis que ressurgem dois fantasmas da cabala francesa: o genebrino Rousseau, com seus dogmas libertários (ou *libertinos*, na acepção pejorativa que o moralista brasileiro emprestava ao termo), e Hébert, autor de um dos panfletos que mais afoguearam o facho revolucionário, vítimas, ambos, da ira deste "Reclamador", preocupado em encontrar "o justo meio entre os excessos", conforme ainda expressão sua, no *Memorial apologético das Reclamações do Brasil*, publicado em julho de 1822.<sup>15</sup>

No primeiro capítulo deste trabalho, sugeri um traço "maçônico" na concepção de José da Silva Lisboa sobre a constituição da natureza, obra, afinal, de um supremo Arquiteto, capaz de fornecer aos moralistas pios e benignos um modelo para a constituição da sociedade, tarefa de todo aquele que procura os liames da coletividade e o bem assentado do edifício político.

Cairu, católico ortodoxo, repudia a franco-maçonaria, mas mobiliza, em sua escrita, todo um conjunto de elementos provindos da arte das construções. No capítulo XI do "Appendice" à *Constituição moral*, intitulado "Dos Pretextos dos Infieis para a incredulidade na Religião Revelada", o moralista parece ter em vista os pedreiros-livres. Ao menos, pode-selhes atribuir, plausivelmente, o papel de membros desta

[...] Sociedade Secreta, e extensa, que se inaugura por Sociedade Philosophica de filhos da Luz, ramificada em hum e outro Hemisferio, já tendo Congregações no Brasil; e sendo ella mui suspeita de ser Anti-christãa, quando mais não fosse, porque, affectando ter só em vista o Bem da Humanidade, sustenta, como fundamental lei, o obrigar com juramento aos seus membros, a nunca revelarem o segredo do seu real objecto [...]. 16

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Apud Idem, p.190. Também, Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.21-22.

<sup>15</sup> Isabel Lustosa. Insultos impressos..., op.cit., p.187.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.50. Críticas veementes ao "Partido Pedreiral" apareceram já na Atalaia, jornal publicado por Silva Lisboa entre maio e setembro de 1823. Ali, o ataque é mais explícito, colorindo-se com a verve do polemista, como pode sugerir este extrato, de junho daquele ano: "é notório que oficiosos advogados da Ordem Sombria e de mal assombrados, jactando-se de comissários da venda dos fornos e serviços dos Pedreiros Livres desta Capital, que ainda fantasiam dar o tom aos negócios do Estado, apregoam que a estes bons homens se deve a Independência do Brasil e a Aclamação do seu Imperador". Cobriam-se com o capuz do patriotismo, que na verdade era, segundo Lisboa, "igual ao barrete do jacobinismo". Apud Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.15.

O capítulo seguinte compõe-se de respostas às invectivas dos "implacaveis inimigos do altar e Throno", empenhados em manchar a imagem da Igreja católica. Quanto às críticas à tiara pontifícia, Cairu lembra o quão razoáveis eram as opiniões de um católico irlandês, que se opunha aos protestantes da Inglaterra, afirmando que

"...arguir do abuso do poder para negar o mesmo poder, he copiar o exemplo dos Revolucionários da França. Elles prepararão a destroição de sua Monarchia pela multidão de escriptos em que se fazião catalogos dos crimes dos Reis, sem reflectirem (o que alias era evidente á todo o espirito pensador) que, ainda quando taes crimes fossem mais numerosos e atrozes, do que são figurados, com tudo sempre erão infinitamente contrabalançados pela simples vantagem de servirem esses Soberanos de *Pedras Angulares* de todo o Edificio dos Estados de que erão Cabeças; prevenindo-se assim os indiziveis males de interminaveis divisões e mudanças. O beneficio da Supremazia Pontificia neste ponto de vista, isto he, para prevenir schismas, servir de *Centro de União*, e de *Faról da Orthodoxia*, tem sido reconhecido, não só pelos Padres da Igreja, mas tambem pelos modernos Protestantes [...]".<sup>17</sup>

Como esta, encontram-se várias passagens, na Constituição moral, nas quais o leitor é brindado com imagens arquiteturais. Provenham elas da lavra do próprio autor, ou sejam apenas traduções, vêm todas sugerir o interesse de uma análise como a que se empreende aqui, pondo acento na importância desta idéia de uma fundação, num duplo aspecto: fundação do país, em sua plena novidade de pátria infante, e fundação de suas bases morais, de modo que os contornos de sua constituição política pudessem destacar-se nem tanto como ossatura jurídica, surgindo, antes, como as traves de um edifício moral, a erguer-se contra o tempo tormentoso das revoluções e contra a natureza impulsiva e bárbara que a religião católica aplaca, opondo-lhe a mensagem cristã de concórdia universal, para enfim descobrir, no homem, a pureza de sua bondade, corrompida originalmente pelo pecado.

Sobressai, no discurso de Cairu, a busca de uma Ordem anti-revolucionária, ameaçada, no Brasil como na Europa, pelos ideais racionalistas herdados do século XVIII e proclamados pelas correntes maçônicas, dos dois lados do oceano. Compreendam-se os "filhos da luz" como estes "infiéis" que enfrentavam o poder temporal da religião, apoiado, este, na Revelação contida na figura do Cristo; Revelação cuja justa heurística proviria apenas da ortodoxia católica, mediante a obediência ao governo espiritual da Santa Sé.

O tema não nos desvia da Constituição moral, e deveres do cidadão. Pelo contrário, a recepção e a utilização das doutrinas dos moralistas do século XVIII, em especial escoceses,

<sup>17</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.56.

rege-se, na obra de Cairu, pela criteriosa seleção de seu conteúdo, restando a crítica que ressalva o deísmo de autores como David Hume ou o próprio Adam Smith, sempre aquém da Revelação. Revelação. Primeira vista pertencente apenas ao plano teológico, a questão de fato adquire força e se desenrola no plano político, pois nos vemos diante dos primórdios de uma batalha secular da Igreja contra o racionalismo burguês, maçônico e logo mais positivista, anunciando não apenas a oposição do ultramontanismo europeu, mas, também, a posição católica brasileira cada vez mais atritada com o poder monárquico, e cuja máxima expressão seria, já na segunda metade do século XIX, D. Vital. Proposition de seu contrator de seu co

Esboçam-se, numa obra prática como a *Constituição moral*, as linhas de força da reação católica ao mundo manchado pela Revolução, o que podia representar um extraordinário alento para os partidários da Ordem, por conter as lições de um pensamento conservador capaz de aglutinar tendências várias, sempre que a desordem iminente – compreendida como a ameaça da turba – se coloque à vista da pátria congregada, pondo em perigo posições estabelecidas e hierarquias mais ou menos rígidas. Enfim, sempre que a arquitetura da sociedade seja contrastada, ameaçando arruinar-se o edifício civilizacional.<sup>20</sup>

A possibilidade de que aqui se repetissem fenômenos de desorganização social, com a desagregação da *pólis*, seria uma ameaça constante no horizonte de nossas elites, e Cairu não escapa ao terror infundido pelo fantasma revolucionário, francês ou antilhano. Sua reação vigorosa à Confederação do Equador, e a vividez das páginas nas quais critica a importação da mão-de-obra negra, reforçam a imagem do velho conservador, desafeto de tantos liberais, o "degenerado baiano", como virulentamente o alcunhara frei Caneca.<sup>21</sup>

No primeiro volume de seu catecismo, José da Silva Lisboa lembra que a "Universidade de Edimburgo na Escocia se tem distinguido pela sua Escola Moral, que tem produzido Escriptores de grande nome, como Hutcheson, Shafthesbury, Hume, Smith, Ferguson, Reid, Stewart, Brawn. Porém o empenho destes Moralistas tem sido o formar hum Systema de Religião Natural, e de Moral Pura, sem consultarem a Revelação conteuda nas Sagradas Escripturas do Velho e Novo Testamento. Huns rejeitão a mesma Revelação; os outros não a recusão, mas affectão fazer abstração das verdades reveladas, ou ainda ter indifferença ás luzes que dellas emanão, suppondo que a Razão humana, por si só, sem outro auxilio, he capaz de conhecer os dogmas, e deveres da dita Religião e Moralidade". Idem, parte 1, p.42-43.

<sup>19</sup> Cf. Roberto Romano. Brasil: Igreja contra Estado (crítica ao populismo católico). São Paulo: Kairós, 1979, p.81-91. Creio que aqui se abra um interessante caminho de pesquisa, apontando o interesse de uma busca da "rede invisível" capaz de revelar certa consonância entre os arrazoados de Cairu, no início do século XIX, no Brasil, e os discursos desta brilhante tríade conservadora: De Bonald, Lamennais e De Maistre, todos comungando na fé depositada na Ordem, contra a anarquia revolucionária que parecia prestes a tomar conta do mundo moderno. Agradeço a Roberto Romano a generosidade com que me atendeu, há alguns anos, cedendo-me um exemplar de seu livro, então já esgotado.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Leiam-se, a propósito, os comentários de Antonio Penalves Rocha sobre "Economia Política e ideologia no Brasil dos princípios do século XIX". Cf. Antonio Penalves Rocha "Introdução", in Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha), op.cit., p.44-50.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> "Rabugento sabujo" e "degenerado baiano" eram alguns dos epítetos reservados pelo frei Caneca a José da Silva Lisboa, no *Tifis Pernambucano*. Cf. Antonio Candido de Mello e Souza. *Formação da literatura brasileira...*, op.cit., vol. 1, p.260. A menção à Confederação do Equador aparece no capítulo XVII do "Appendice" à *Constituição moral*, intitulado "Do Preceito"

"O Trafico tem sido a principal Causa da falta de braços livres; porque tem impedido formar-se *Corpo de Nação*, composto de classes de trabalhadores voluntarios [...]".<sup>22</sup> O tópico

da Honra", numa exposição em que se mesclam lições bíblicas aos preceitos de Blair, D'Holbach, Montesquieu (embora lhe sejam criticadas as considerações sobre a tirania nos governos monárquicos) e Burke, para arrematar com a lembrança de que teria sido a ofensa da "Honra Nacional" que congregou os militares, na aniquilação dos confederados e vitória sobre sobre a "Anarchia" pernambucana. Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.78-85. O haitianismo, preseça indelével entre os defensores da ordem pública, faz-se sentir, muito claramente, no capítulo seguinte do "Appendice", epílogo do livro, onde o futuro visconde de Cairu pretende legar à posteridade um "Testamento Philanthropico", condenando a injustiça do tráfico e a iniquidade da servidão negra. O longo capítulo, por sua significação como testemunho da mentalidade ilustrada de seu autor, merece estudo à parte, mas é possível adiantar, de um lado, a riqueza de passagens que podem, porventura, anunciar tópicos bastante conhecidos de nossa poesia romântica - as embarcações negreiras como "Tumbas ondeantes", a fantasmagoria dos escravos que definham e fenecem, "mirrados esquelêtos, e sepulchros ambulantes" - e, de outro lado, o ataque, sem rebuços, ao perigoso estabelecimento de uma "Ethiopia" no Brasil, prova da insanidade dos europeus: "Sem duvida era decisiva a superioridade, em intelligencia e força, dos Europeos no descobrimento d'Africa occidental: mas só a mostrarão no abuso de sua civilisação, manifestando á Sociedade, que unicamente sabião destroir, mas não instruir, os povos incultos; e que nem attenderão á propria honra, a qual reclamava, que estabelecessem Colonias em o Novo Mundo com a população suprenumeraria de seus descobridores, e e [sic] não com gente inerte, repugnante ao trabalho regular, cheia de vicios do paganismo, e sendo até composta de malvados, e cannibaes. Era não menos evidente a impiedade de arrancar com violencias, vilanias, e toda a sorte de más artes notorias, tantos milhares de barbaros, deslocando os de sua patria, havendo necessariamente de serem muitos innocentes victimas da tyrannia de seus Principes, centuplicada com a promoção do nefando trafico de escravatura. E como não virão os Europeos nisso a mais enorme violação da Ordem Cosmologica, tendo o Regedor do Universo separado os Continentes Africano e Americano por quasi ou mais de mil legoas? Como no horizonte político não divisarão o perigo da extincção da progenie puritana, necessario effeito de progressiva accumulação de carvões ardentes, quaes depois se afoguearão na Rainha das Antilhas?". Cairu propunha que nos espelhássemos nos Estados Unidos da América, extinguindo o abominável tráfico, que lhe introduzira o "Cancro do Barbarismo dos Africanos". Sugere que a "Policia, com as cautellas necessarias para a occupação dos braços livres, e geral subordinação, bem pode prevenir as desordens que se notão nos fôrros, que, accostumados a viver da sustentação e protecção dos senhores, depois se achão em desabrigo, e sem meios de industria util." ("Policia", aqui, em sentido lato, como aplicação das leis da pólis, mas já anunciando a associação entre trabalho e vigilância do poder público, com a emergência de uma classe considerada naturalmente perigosa: os trabalhadores manuais.) Apóia-se ainda nas considerações do norte-americano Daniel Raymond e refuta as opiniões do Epaminondas Americano, opúsculo maranhense defensor do cativeiro negro, louvando em seguida a memória d'El Rei D. José, "Libertador dos Indios do Brasil". Propõe que, após a abolição do tráfico de escravos, os senhores da América ajudem a promover a "ressurreição civil" dos negros, tratandoos com decência, conservando "os seus patrimonios com doce regimen patriarchal". Vale-se das observações de Storch, conselheiro do imperador russo e defensor do melhoramento físico e moral dos servos, para finalmente encerrar seu testamento com a idéia de que o "resgate" dos africanos se efetivasse, como expediente eficaz para a conformação da "GRANDE FAMILIA, com Unanime Espirito Patriotico". Quanto às antipatias das cores, lembra que "a natureza espalhou com profusa mão o variegado nos tres reinos da creação. A preeminencia dada á cor branca na Especie humana, não pode excluir, nem desappreciar as outras variedades ainda nessa mesma côr. Deos criou tambem diamantes negros, e ainda não se deo preferencia á prata, e platina branquissima sobre o ouro de côr loura. A boa Educação he a que dá valor político aos povos. A Igreja Catholica a todos accolhe em seu gremio [...]". Idem, "Appendice", p.85-101. Eis a sinédoque - preferida figura retórica do nosso liberal-escravismo, como bem nota Alfredo Bosi - operando de modo a incluir "todos" num grêmio fictício, onde poderia e deveria apagar-se o incêndio revolucionário, ou os "carvões ardentes", segundo esta impressionante imagem deixada por Cairu. Leia-se Alfredo Bosi. "A escravidão entre dois liberalismos", in Dialética da colonização, op.cit., p.194-245. Ainda sobre a escravidão, na percepção de Cairu, vale uma consulta à famosa carta, por ele enviada a Domingos Vandelli, quando, ainda advogado na Bahia, atribuía grande parte dos danos causados aos negros "ao abuso violento, que se faz da liberdade dos escravos, dos quaes huma boa parte perece ás mãos da fome, da mizeria, da desesperação e dos atrozes castigos, que se lhes inflinge. Os senhores moderados, mas não inertes, costumão pelo ordinario ter melhores negros e mais duraveis. E para dizer a verdade os escravos são mui sensiveis ás demonstrações de benegnidade [sic] de seus senhores. As suas almas com pouco se contentão e conduzidas com generozidade, não são atrozes, como ordinariamente se crê. Alguns senhores de terra facilitão hoje os cazamentos de seus escravos. He este um excellente meio de lhes suavizar [o] jugo e os ter com resignação sugeitos ao dominio em razão da mulher e filhos, seus caros penhores, que os retem e os consolão." José da Silva Lisboa, "Carta muito interessante do advogado da Bahia, José da Silva Lisboa, para o Dr. Domingos Vandelli, Director do Real Jardim Botanico de Lisboa, em que dá noticia desenvolvida sobre a Bahia, descrevendo-lhe a cidade, as ilhas e villas da Capitania, o clima, as fortificações, a defesa militar, as tropas da guarnição, o commercio e a agricultura, e especialmente a cultura da canna de assucar, tabaco, mandioca e algodão. Dá também as mais curiosas informações sobre a população, os usos e costumes, o luxo, a escravatura, a exportação, as construcções navaes, o commercio, a navegação para a Costa da Mina, etc.", in Anais da Biblioteca Nacional, v. XXXII, 1910, p.502.

<sup>22</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.97.

liberal, aqui, casa-se à idéia de um Corpo nacional, não como um organismo regido pela biologia (ou pela sociologia), mas como *corpus* político, isto é, como organização que transcende os indivíduos, sujeitando-os à lei da Cidade, ou, no raciocínio de Cairu, aos preceitos evangélicos da grei cristã, sancionados pela ortodoxia católica.

Entretanto, a leitura do catecismo prende-nos, como sugeri, a um duplo registro. O Corpo Político ia ganhando foros de organismo vivo, envolvido pelas metáforas orgânicas e médicas que os moralistas derramavam sobre ele, transformando-o num simples corpo, desmistificando-o mediante a descrição detalhada das afecções que podiam tomá-lo, para buscar, ao fim, o justo equilíbrio capaz de mantê-lo são e salvo.

Cairu vale-se seguidamente de Hugh Blair, como no capítulo XXX da segunda parte da *Constituição moral*, intitulado "Da Providencia de Deus", no qual o autor dos *Sermões*, traduzido pelo moralista brasileiro, lembra que mesmo as anomalias podiam servir a reforçar o tecido social:

"A Mão Divina he visivel nos grandes effeitos que apparecem na Sociedade civil, quando commoções, e guerras abalão a Terra; quando Facções se enfurecem, e intestinas divisões embrulhão os reinos, que antes erão florente [sic]; á primeira vista parece, que a Providencia tem abandonado os negocios das Nações ás desordens das paixões humanas. Comtudo, do meio desta confusão, muitas vezes resurge a Ordem, e dos males passageiros se derivão vantagens permanentes. Por taes convulsões, as Nações se excitão e levantão da perigosa lethargia, em que a superabundancia da riqueza, a longa paz, e a progressiva effeminação dos costumes, a havião abysmado. Então ellas parecem reviver para bem discernirem os seus interesses, e aprendem a tomar as convenientes medidas para segurança e defeza contra os seus inimigos. Em consequencia desse excitamento, corrigem-se os prejuizos inveterados; descobrem-se as occultas fontes de perigo; desperta-se o Espirito Publico; e forma-se mais extenso e exacto conceito da Felicidade Nacional. As corrupções em que todo o Governo he sujeito a cahir muitas vezes, só se rectificão pela fermentação no Corpo Politico; bem como os humores nocivos do corpo humano são expellidos pelo choque da febre. As tentativas contra a sabia, e bem estabelecida, Constituição civil tendem, em fim de conta, a fortificalla; e as desordens da licenciosidade, e facção ensinão os homens a melhor apreciarem os bens da tranquillidade, e legal protecção." 23

A Providência é ainda presente neste extrato de Blair, embora se desloque e perca sua proeminência. À primeira vista, o mundo terá sido abandonado às paixões humanas, mas, eis que "do meio desta confusão, muitas vezes resurge a Ordem". Daí em diante, mais nenhuma referência à mão visível de Deus: tudo vai se comportando como num organismo, despertado de seu letargo pelas convulsões, para então revigorar, excitado pelo encorajamento que a

própria moléstia costuma inspirar aos pacientes, fazendo-os reencontrar a ordem perdida, isto é, o equilíbrio orgânico ameaçado.

Reforço a interpretação, por acreditar que o deslocamento de sentidos, de um mundo Providencial rumo às constatações científicas (moralistas), seja fundamental para compreender o corte "sociológico" da empresa de Cairu, interessado em reagir ao desastre revolucionário, crente ainda nas armas divinas, mas absolutamente ciente de que elas, sozinhas, tornavam-se insuficientes.

O primado e a exclusividade da "razão" eram detectados como afronta ao ordenamento civil, não porque o moralista brasileiro simplesmente a julgasse obra demoníaca. O Pacto maldito surgia apenas quando aquela estrutura social que Cairu aprendeu a valorizar e proteger era ameaçada, em nome de uma universalização de direitos inconcebível para um homem, como ele, crente na virtude do velho edifício político, com seus altos postos e sua cabeça intangível, e na natureza superior dos espíritos capazes de ocupá-los.<sup>24</sup>

As crenças liberais, nesta obra de José da Silva Lisboa, casam-se a uma ordem social inabalável, sugerindo um desconcerto que, convenhamos, não é exclusivo dos séculos passados, e talvez nem seja uma característica avantajada entre nós, e bem compassada nas nações européias. A bem dizer, as idéias não têm "lugar", nem lá nem cá, servindo, no mais

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.139-140.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Valendo-se da divisa de Bacon, Lisboa destaca os "Homens de Letras [que], em geral, são os Estudiosos da Literatura, que se dizem viver das suas letras, recebendo a sua subsistencia e honra do Publico, e não immediatamente do Governo. Elles são os Viveiros, donde o Soberano possa bem escolher os Empregados do Estado, conforme aos respectivos prestimos, pelo credito no povo, que não deixa ordinariamente de se manifestar com justo critério da verdade do merito. Taes são os Medicos, Advogados, Mestres, Escriptores". José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.127. Tais observações podem abrir terreno para uma reflexão sociológica que sonda a emergência de meios próprios para o exercício autorizado das atividades do espírito, comumente relacionadas, na história brasileira, a certas posições na burocracia estatal. Segundo o léxico sociológico contemporâneo - cuja dívida para com os estudos da retórica parece importante, - tratarse-ia, porventura, de um campo particular (ou de uma ordem, no sentido pascalino), no qual os códigos que regem os atos e as palavras dos homens ocultam e recalcam as relações econômicas que permitem e condicionam o "livre" exercício do pensamento, criando um habitus, e recriando, sempre, a necessidade de encontrar, no mundo social e natural, as categorias do universal cujo porta-voz será, evidentemente, o homem de Letras, ou, mais recentemente, o cientista: "le pouvoir d'appropriation symbolique du monde qu'assure la vision perspective en ramenant le divers sensible à l'unité ordonnée d'une synthèse dont la perspective linéaire définit les conditions de réalisation repose, comme sur un socle invisible, sur le privilège social qui est la condition de l'émergence des univers scolastiques et de l'acquisition et de l'exercice des dispositions correspondantes". Pierre Bourdieu. "Critique de la raison scolastique", in Méditations pascaliennes. Paris: Seuil, 1997, p.35. Reproduzo aqui observações desenvolvidas anteriormente. Cf. Pedro Meira Monteiro. Un moraliste sous les tropiques: la présence de La Rochefoucauld dans la Constituição moral, e deveres do cidadão (1824/1825) de José da Silva Lisboa. Mémoire de D.E.A., dirigé par M. Emmanuel Bury. Université de Versailles Saint-Quentin-en-Yvelines, 2000, p.36-37. Há momentos, na prosa de Cairu, em que este "pedestal invisível", a que se refere Bourdieu, desvela-se completamente. Como na nota 21 do livro I: "A instrucção e sciencia são recommendaveis nas classes superiores e médias, visto que o seu directorio e exemplo muito influem na boa ordem da sociedade. Porém a Arvore do conhecimento não póde ser cultivada pelo corpo do povo, que em todos os paizes he destinado aos mechanicos trabalhos necessarios, sem que, todos morrerião, e ninguem teria tempo e descanço para os estudos literarios. O cathecismo da verdadeira Religião, e o ensino das artes uteis, são os que assegurão no povo a geral subordinação, moralidade, e subsistencia." Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.132.

Editora Nacional, 1987;

das vezes, a encobrir tudo aquilo que envergonharia a razão, uma vez desnudada a injustiça do edifício político.<sup>25</sup>

Na passagem de Blair, após o abismo vem o alevante das nações, e a própria desordem intestina terá servido à causa da ordem, já oscilante entre a Ordem cosmogônica e a ordem corporal: ordem, *tout court*. As corrupções se retificam pela fermentação, num processo febril doloroso, mas benigno.

Embora o léxico convide o leitor a um passeio por aqueles *humores* que, no século XVII, marcavam ainda a conformação corporal e anímica, o registro está, também aqui, alterando-se. Mais que a simples purgação de humores, o processo todo é de retesamento dos liames do organismo social, isto é, toda ação desviante termina por reforçar os laços orgânicos, a transgressão de uns garantindo a harmonia de todos.

Neste sermão do reverendo Blair, citado por Cairu, o tom é moralizador, embora se anuncie uma das mais importantes peças da sociologia que nasceria no século XIX: o desvio como componente fundamental na conformação do corpo social. Crimes e suicídios – atravessamos o campo da transgressão, e da tradicional proscrição – seriam guindados ao primeiro plano do pensamento, oferecendo-se não mais como sinais da decadência, mas como signo de normalidade.<sup>26</sup> A nomologia migrava do campo moral para o científico, habitado

Editorial Presença, 1987. A punição do desvio serve, entretanto, mais aos obedientes que aos criminosos, reforçando os laços sociais e combatendo a anomia que se dá (ou se constrói) como ameaça de dissolução. A propósito, leia-se o belo ensaio de

O suicidio (trad. Luz Cary, Margarida Garrido, J. Vasconcelos Esteves). Lisboa:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Abstenho-me de adentrar a já velha polêmica em torno das "idéias fora do lugar", lembrando, em todo o caso, que Roberto Schwarz parece jamais ter sugerido que as idéias andassem completamente "no lugar", na nossa "matriz prática", do outro lado do oceano. Uma de suas inspirações - lembre-se - serão algumas das mais finas observações de Marx sobre a ideologia, o que significa abrir mão, desde sempre, dos esquematismos rígidos, que vêem as idéias operando única e exclusivamente no éter, em tudo distantes das relações sociais - justamente a crítica de Marx à ideologia alemã. Não advogo as teses de Schwarz, mas temo que muitas das críticas que lhe são dirigidas obscureçam as ambigüidades (e portanto a riqueza) da polêmica expressão. Leia-se Roberto Schwarz. "As idéias fora do lugar", Estudos CEBRAP, 3, jan. 1973, p.151-161; na perifeira do capitalismo: Machado de Assis. São Paulo: Duas Cidades, 1990; Karl Marx, Friedrich Engels. A ideologia alemã (I - Feuerbach) (trad. José Carlos Bruni, Marco Aurélio Nogueira). São Paulo: Hucitec, 1989. Para a sugestão de um "desconcerto" perene, no compromisso possível entre liberalismo e exclusão social, consulte-se Domenico Losurdo. Hegel, Marx e a tradição liberal: liberdade, igualdade, Estado (trad. Carlo Alberto Fernando Nicola Dastoli). São Paulo: Editora UNESP, 1998. Cairu imaginou o mar como sinal divino, deixado providencialmente para que lêssemos, nas léguas que nos separam da "Etiópia", o desejo superior e impenetrável de que mantivéssemos à distância o "câncro" e calor dos "carvões" negros. Leitura ideológica? Sim, se assim se a quiser rotular. Mas é importante lembrar que, ao menos neste caso, não haverá desfaçatez de classe, e sim a crença sincera e vigorosa (posto que odiosa, do ponto de vista político) no que a natureza nos indicava. O cruzamento do natural e do social, operando na imaginação, seguia fornecendo ao pensador uma arquitetura funcional da sociedade, a encaminhar um movimento irresistível, espécie de moto-perpétuo que seria da ordem da natureza, inescapável portanto. Não é preciso ir longe: o discurso macroeconômico é ainda, no alvorecer deste novo século, marcado pela naturalização do campo econômico. Não será à toa se uma mentalidade neoclássica vai imperando, nas esferas mais altas do edifício político, deste ou do outro lado do oceano, utilizando-se as idéias para o bom funcionamento de uma máquina que - ela sim - está, em sua brutal concretude, em todos os lugares, num único tempo. A ubiquidade é apanágio da economia, não das ideologias. 26 Cf. Émile Durkheim. As regras do método sociológico (trad. Maria Isaura Pereira de Queiroz). São Paulo: Companhia

este, contudo, pelas metáforas obsessivas do orgânico, fazendo crer numa solidariedade que emanaria não mais da simples consciência individual, mas da coletividade que a transcende e desafía.

Marquemos o passo: não se trata de buscar, anacronicamente, traços "présociológicos" na Constituição moral, ou na miscelânea moralista ali contida: o prefixo (pré) bastaria para apontar o engano da teleologia. Trata-se, isto sim, de destacar a potência reguladora que estará na base de uma ciência ainda nomológica, mesmo quando voltada para a sociedade, ou mesmo quando se abstém dos julgamentos de valor, encantando-se, entretanto, com a possibilidade de (re)encontrar a lógica do social, baseada sobre os valores assumidos pelos indivíduos.<sup>27</sup>

Esse momento inicial da *sociologia*, notadamente da sociologia clássica francesa, pode revelar seu compromisso íntimo, radical, com a reconstrução do edifício político (no plano lógico), como se a ciência social no fundo buscasse, mediante a análise do organismo coletivo, os segredos de uma arquitetura perenemente ameaçada.<sup>28</sup>

A vontade de regulação, ou a necessidade de regulação, expressa-se, no discurso de Cairu, como reencontro do justo termo, do equilíbrio individual e da ordem coletiva. Não é uma análise que se reclame objetiva, embora possa objetivar a Ordem pretendida, sublimada muitas vezes numa análise puramente sociológica, ou classicamente sociológica. Cairu se lança ao discurso da ordenação, porque o apavora o esgarçamento do tecido social e, neste particular, não será absurdo aproximá-lo da sociologia nascente, pois de fato sua pretensão é compreender o mundo nascido da Revolução, ou o universo de uma nova cultura política, surgida com o século XVIII. Seu tom, contudo, será abertamente reativo, embora não

Heloísa Fernandes, sobre os cem anos d'As Regras do método sociológico. Cf. Heloísa Rodrigues Fernandes. "Um século à espera de regras", Tempo Social, São Paulo, USP, 8(1), maio 1996, p.71-83.

27 Refiro-me, é claro, à clássica empresa weberiana, caudatária de uma tradição neokantiana que sobrevive no embate entre os

Refiro-me, e claro, a classica empresa weberiana, caudataria de uma tradição neokantiana que sobrevive no embate entre os fins cognitivos diversos das ciências da natureza e da cultura. Consultem-se os ensaios metodológicos reunidos em Max Weber. *Metodologia das ciências sociais* (trad. Augustin Wernet). São Paulo/Campinas: Cortez/Ed. da UNICAMP, 1992, 2 vols. <sup>28</sup> O que pode lembrar, guardadas as devidas proporções, a mitologia inaugural da ordem maçônica, descrita, no estudo de Alexandre Barata, com base em Jean-Pierre Bayard: "Para a construção do Templo de Jerusalém, empregaram-se cerca de cem mil operários, dos quais oito mil, pedreiros de ofício. Hiram dividiu esta população em três categorias: aprendizes, companheiros e mestre. Cada grupo recebeu uma palavra livre de trânsito. Uma palavra secreta apenas conhecida de seus membros. Três companheiros indignos, que queriam atribuir a si mesmos os salários e os privilégios devidos ao Mestre, surpreenderam Hiram e esforçaram-se por lhe extorquir a palavra de passe por meio da violência. O arquiteto manteve-se mudo e acabou por cair. Este assassinato interrompeu as obras e o Templo ficou inacabado. Dispersos pelos quatro cantos do mundo, os maçons procuram desde então a palavra do Mestre, a fim de poderem continuar sua obra. Esta palavra perdida representa justamente o segredo maçônico cuja descoberta, no fim do processo iniciático, permitirá a ressurreição simbólica do arquiteto assassinado." Cf. Alexandre Mansur Barata. *Luzes e sombras: a ação da maçonaria brasileira (1870-1910)*. Campinas: Editora da UNICAMP/ Centro de Memória-UNICAMP, 1999, p.45-46.

completamente reacionário. Mas é sob o signo da Ordem que pretende fundar as bases de um novo edifício político, a construir-se, como se vê uma vez mais, sobre as ruínas do antigo.

\* \* \*

As metáforas orgânicas não datam exclusivamente da era das luzes.

Um certo desregramento do corpo é matéria que há muito se investiga. Montaigne, discorrendo sobre "a força da imaginação", lembrava que nossa vontade é freqüentemente rebelde e sediciosa: "veut-elle toujours ce que nous voudrions qu'elle voulût?" O membro viril retinha então sua atenção, justamente por ser objeto de uma suspeita: a de que seria insubmisso à vontade dos homens. Numa passagem divertida, o ensaísta intercede em seu favor, fazendo notar que outras partes do corpo tinham igualmente suas próprias e incontroláveis razões:

On a raison de remarquer l'indocile liberté de ce membre, s'ingérant si importunément lors que nous en avons le plus affaire, et contestant de l'autorité si impérieusement avec notre volonté, refusant avec tant de fierté et d'obstination nos sollicitations et mentales et manuelles. Si toutefois, en ce qu'on gourmande sa rébellion, et qu'on en tire preuve de sa condamnation, il m'avait payé pour plaider sa cause, à l'aventure mettrais-je en soupçon nos autres membres ses compagnons de lui être allés dresser par belle envie de l'importance et douceur de son usage, cette querelle apostée, et avoir, par complot, armé le monde à l'encontre de lui, le chargeant malignement, seul, de leur faute commune. Car je vous donne à penser s'il y a une seule des parties de notre corps qui ne refuse à notre volonté souvent son opération, et qui souvent ne l'exerce contre notre volonté. Elles ont chacune des passions propres, qui les éveillent et endorment sans notre congé. A quant de fois témoignent les mouvements forcés de notre visage les pensées que nous tenions secrètes, et nous trahissent aux assistants. Cette même cause qui anime ce membre, anime aussi, sans notre su, le cœur, le poumom et les pouls; la vue d'un objet agréable répandant imperceptiblement en nous la flamme d'une émotion fiévreuse. N'y a-t-il pas ces muscles et ces veines qui s'élèvent et se couchent sans l'aveu non seulement de notre volonté, mais aussi de notre pensée? Nous ne commandons pas à nos cheveux de se hérisser, et à notre peau de frémir de désir ou de crainte. La main se porte souvent où nous ne l'envoyons pas. La langue se transit, et la voix se fige à son heure. Lors même que, n'ayant de quoi frire, nous le lui défendrions volontiers, l'appétit de manger et de boire ne laisse pas d'émouvoir les parties qui lui sont sujettes, ni plus ni moins que cet autre appétit, et nous abandonne de même hors de propos, quand bon lui semble. Les outils qui servent à décharger le ventre ont leurs propres dilatations et compressions, outre et contre notre avis, comme ceux-ci destinés à décharger nos rognons. Et ce que, pour autoriser la toutepuissance de notre volonté, saint Augustin allègue avoir vu quelqu'un qui commandait à son derrière autant de pets qu'il en voulait, et que Vivez son glossateur enchérit d'un autre exemple de son temps, de pets organisés, suivant le ton des vers qu'on leur prononçait, ne suppose non plus pure l'obéissance de ce membre; car en est-il ordinairement de plus indiscret et tumultuaire? Joint que j'en sais un si turbulent et revêche, qu'il y a quarante ans qu'il tient son maître à péter d'une haleine et d'une obligation constante et irrémittente, et le mène ainsi à la mort. Et plût à Dieu que je ne le susse que par les histoires, combien de fois notre ventre, par le refus d'un seul pet, nous mène jusques aux portes d'une mort très angoisseuse; et que l'empereur qui nous donna liberté de péter partout, nous en eût donné le pouvoir.<sup>29</sup>

Desenha-se aqui algo que apavoraria, e apavorará de fato, o visconde de Cairu: partes do organismo que se tornam autônomas, atuando contra a vontade reguladora do pensamento, ou da razão, de modo a tomar as rédeas do movimento. São vontades que se contrapõem à "vontade", a autonomia dos órgãos significando a heteronomia do corpo.

O eixo é ainda a regulação, e não por acaso Montaigne parece deliciar-se com a desregulagem, seguindo o caminho da defesa de seu "cliente", um órgão todavia especial, dotado pela natureza de um poder notável, autor que é da "única obra imortal dos mortais".<sup>30</sup>

Proliferam acordes nesta sinfonia caótica do corpo, visto em sua heterogeneidade. O registro aparentemente baixo serve a dar graça ao extrato, e a referência à vontade todopoderosa, defendida por santo Agostinho, matiza-se com uma ironia mal oculta sob o tom sério da narrativa. Os flatos são ali sinal do poder dos homens sobre o corpo, troféus aéreos erguidos em honra de sua vontade vitoriosa. Melhor seria traduzi-los por peidos, em todo o caso. 31

A autonomia dos órgãos, em especial do órgão viril, incomodara sobremaneira a santo Agostinho. Confessando-se, o bispo de Hipona lembra o episódio em que o pai lhe flagra, nos banhos, a adolescência inquieta. Na puberdade, despontava a embriaguez dos sentidos, das sensações corpóreas, dos prazeres infernais, da lodosa concupiscência que o apavora e atrai.<sup>32</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Michel de Montaigne. "Essais", I, 21, op.cit., p.55-56. A lembrança deste excerto de Montaigne, devo-a às observações de Frank Lestringrant, em um seminário.

<sup>30</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> O registro é familiar, mas funciona perfeitamente. Curioso é que Sérgio Milliet tenha traduzido por "evacuações sonoras de gazes intestinais" este simples vocábulo cujo uso o Littré, no século XIX, mandava evitar: "on évite de se servir de ce mot". Consulte-se Michel de Montaigne. "Ensaios", in *Montaigne* (trad. Sérgio Milliet). São Paulo: Abril, 1972, p.58. ("Os Pensadores", vol.XI). O pedere latino já significava "expelir ares, peidar".

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Confissões, II, III, 6: "En cette seizième année, mis en vacances par cet intermède de loisir imposé par la gêne familiale, à peine étais-je avec mes parents qu'au-dessus de ma tête proliférèrent les ronces du désir, et il n'y avait aucune main pour les arracher. Bien plus, dès que ce père aperçut aux bains les signes de ma puberté et mon vêtement d'inquiète adolescence, comme si déjà il mourait d'envie d'avoir des petits-enfants, tout joyeux il l'annonça à ma mère, tout joyeux de cette ivresse, où le monde t'a oublié, toi, son créateur, pour aimer ta créature au lieu de toi, effet de l'invisible vin de sa volonté perverse et inclinée vers le bas! [...]". Cf. Saint Augustin. "Les Confessions" (trad. Patrice Cambronne), in Œuvres, I (éd. Lucien Jerphagnon). Paris: Gallimard, 1998, p.807. ("Bibliothèque de la Pléiade".) No original: "sed ubi sexto illo et decimo anno,

Trata-se de uma guerra interior, entre o pecado do mundo e a regeneração em Deus, atendo-nos ao imaginário agostiniano. Avançando no tempo, voltando à época de Montaigne para buscar novas imagens, tratar-se-ia de uma guerra pulverizada em mil pequenas batalhas, como se bandos de sediciosos brandissem armas, ininterruptamente, contra o poder central que é a razão:

Nous appelons PASSIONS un mouvement violent de l'âme en sa partie sensitive, qu'elle fait pour suivre ce qui lui semble bon ou fuir ce qui lui semble mauvais. Car, bien qu'il n'y ait qu'une âme en nous, cause de notre vie et de toutes nos actions, laquelle est toute en tout et toute en chaque partie, si a-elle des puissances merveilleusement différentes, voire contraires les unes aux autres, selon la diversité des vaisseaux et instruments où elle est retenue et des objets qui lui sont proposés. En un endroit, elle fait croître; en l'autre, elle remue; en l'autre, elle sent; en autre, elle désire; en l'autre, elle imagine; en autre, elle se souvient; en autre, elle discourt; ne plus ne moins que le soleil qui, tout un en son essence, départant ses rayons en divers endroits, échauffe en un lieu et éclaire en l'autre, fond la cire, sèche la terre, dissipe les nues, tarit les étangs. Quand les parties où elle est enclose ne la retiennent et occupent qu'à proportion de leur capacité et selon qu'il est nécessaire pour leur droit usage, ses effets sont doux, bénins et bien réglés. Mais, quand au contraire ses parties prennent plus de mouvement et de chaleur qu'il ne leur en faut, elles s'altèrent et deviennent dommageables: comme les rayons du soleil, qui,

interposito otio ex necessitate domestica, feriatus ab omni schola cum parentibus esse coepi, excesserunt caput meum vepres libidinum, et nulla erat eradicans manus, quin immo ubi me ille pater in balneis vidit pubescentem et inquieta indutum adulescentia, quasi iam ex hoc in nepotes gestiret, gaudens matri indicavit, gaudens vinulentia in qua te iste mundus oblitus est creatorem suum et creaturam tuam pro te amavit, de vino invisibili perversae atque inclinatae in ima voluntatis suae." Cf. Saint Augustine. Confessions (ed. J. O'Donnell) (http://www.stoa.org/hippo). Interessante que a tradução dos jesuítas Oliveira Santos e Ambrósio de Pina contemple, ao menos parcialmente, a ambigüidade daquele "pubescentem et inquieta indutum adulescentia", vertendo o trecho para "revestido da adolescência inquieta", enquanto a clássica tradução de Arnauld d'Andilly, provinda do meio de Port-Royal, quase completamente a encubra, trazendo um "je devenais tout homme", simplesmente. Cf. "Confissões" (trad. J. Oliveira Santos, S.J., A. Ambrósio de Pina, S.J.), in Santo Agostinho. São Paulo: Abril, 1973, p.47. ("Os Pensadores", vol.vi.) Também Saint Augustin. Les Confessions (trad. Arnauld d'Andilly). Paris: Gallimard, 1993, p.70. Sobre o "inquieta indutum adulescentia", sugere O'Donnell: "the epithet may be accurate, as far as it goes, but its choice integrates this episode into the pattern of restlessness and repose within which A. sets conf. The disquieting revelation of nakedness (even if disquieting only in recollection) at the origin of sin echoes that of Adam and Eve (Gn. 3.7), whose fig-leaves give meaning to the fig tree under which A.'s crisis is finally resolved (8.12.28), and who were eventually given tunicae pelliceae by God (Gn. 3.21), which represent the mortality that comes of sin (see on 7.18.24). Whether it was more than simple nakedness that Patricius saw is a question most leave veiled in discretion; for indiscretion, see C. Kligerman, Jour. Amer. Psychoan. Assoc. 5(1957), 473, giving a separate force to inquieta; and R. Brändle and W. Neidhart, Theol. Zschr. 40(1984), 173, who go even further. Patricius' enthusiasm was, at any rate, perfectly typical of his class and station in life: Rouselle, Porneia, 59: 'The appearance of pubic hair and his first ejaculations were a cause for celebration for the whole household, particularly the father... When he came to take a wife, his father would have to give assurances as to his son's virility, a kind of certificate that he was not impotent. At these first manifestations of sexual maturity the young man would be the object of renewed attentions'." O esforço filológico tem seu sentido e serventia, para nós: refiro-me a estas traduções mais ou menos pudicas, capazes de tornar mais ou menos sensitivo o texto original. Reste claro que o temor diante do descontrole do corpo pode expressar-se, para o tradutor (ele mesmo um leitor, antes de tudo), como desconforto na escolha das palavras, sublimando, ao fim, a experiência juvenil que só encontra seu nexo se somos capazes de sentir o peso e o sabor do pecado carnal. Como lembrado no capítulo anterior, La Rochefoucauld pode diferenciarse de forma importante de certas orientações jansenistas, exatamente porque, no limite, o seu mundo se encerra no círculo da perdição, no universo danado da carne, ou da concupiscência. Philippe Sellier, apresentando a maravilhosa tradução da Bíblia de Port-Royal, capitaneada por Lemaître de Sacy, lembra que um livro desconcertara especialmente o ilustre tradutor, impedindo a finalização do trabalho: o Cântico dos Cânticos seria vertido ao francês integralmente por Pierre Thomas du Fossé, apenas em 1693. Perene desconcerto, diante do poder e da elevação das metáforas eróticas de Salomão! Leia-se Philippe Sellier. "Préface", in La Bible (trad. Louis-Isaac Lemaître de Sacy). Paris: Robert Laffont, 1999, p.XXVIII (consultese também a apresentação ao livro em questão, p.798-799). ("Bouquins".)

vaguant à leur naturelle liberté, échauffent doucement et tièdement, s'ils sont recueillis et réunis au creux d'un miroir ardent, brûlent et consument ce qu'ils avaient accoutumé de nourrir et vivifier. Or la nature a donné [aux] sens cette force et cette puissance, tirée de l'âme, de s'appliquer aux choses, en tirer les formes et les embrasser ou rejeter selon qu'elles leur semblent agréables ou fâcheuses et qu'elles consentent ou s'accordent à leur nature. Et ce, pour deux raisons: l'une, afin qu'ils fussent comme les sentinelles du corps et qu'ils veillassent pour sa conservation; l'autre, et la principale, afin qu'ils fussent comme les messagers et courriers de l'entendement et partie souveraine de l'âme, et pour servir de ministres et d'instruments au discours et à la raison. Mais, leur donnant cette puissance, elle leur a aussi prescrit sa loi et son commandement, qui est de se contenter de reconnaître et donner avis de ce qui se passe, sans vouloir entreprendre de remuer les plus hautes et plus fortes puissances et mettre tout en alarme et confusion. Car, en une armée, souvent les sentinelles, pour ne savoir pas le dessein du chef qui leur commande, peuvent être trompées et prendre pour secours les ennemis déguisés qui viennent à eux ou pour ennemis ceux qui viennent à leur secours; aussi les sens, pour ne pas comprendre tout ce qui est de la raison, sont souvent trompés par l'apparence et jugent pour ami ce qui nous est ennemi. Quand, sur ce jugement et sans attendre le commandement de la raison, ils viennent à remuer la puissance concupiscible et l'irascible, ils font une sédition et un tumulte en notre âme, pendant lequel la raison n'y est non plus ouïe ni l'entendement obéi que la loi ou le magistrat en un État troublé de dissension civile.33

Estamos diante do estoicismo redivivo do fim da Renascença na França, provindo da pena de Guillaume du Vair. É muito provável que José da Silva Lisboa nunca o tenha lido, mas é impressionante como o império destas paixões indomadas pode resultar no engano fatal dos sentidos, tornando-os soldados confusos e inconfidentes, na guerra do espírito e da carne. A felonia tem sentido especial para nós, desde que é da supremacia do corpo, ou das paixões agindo no corpo, que se fala.

Vimos que Cairu nutria alguma admiração pelos estóicos, embora desconfiasse de suas crenças exclusivas nas virtudes do homem.<sup>34</sup> Importa reconhecer essa reação à desordem

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Guillaume du Vair. "La Philosophie morale des Stoïques" [1585?], in *De la sainte Philosophie - Philosophie morale des Stoïques* (éd. G. Michaut). Paris: Vrin, 1946, p.69-71. Realinho e alongo aqui argumentos desenvolvidos em outro texto. Cf. Pedro Meira Monteiro. "Cairu, moralista", in João Cezar de Castro Rocha (org.). *Cultura e literatura brasileira: uma revisão*. Rio de Janeiro: 2001 (no prelo).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Nos primeiros capítulos da *Constituição moral*, dedicados à descrição das crenças dos antigos moralistas, Lisboa lembra, com Montesquieu, que, depois da religião cristã, "nenhum Systema de Doutrina Moral he mais capaz de elevar o espirito humano, e dar dignidade ao homem, que o da *Seita Estoica*." Vimos já, no primeiro capítulo desta tese, que Marco Aurélio é vítima de sua desconfiança, enquanto Epicteto e Plutarco são motivo de admiração. Será o caso, também, de Cícero, "este pio philosopho" que "reconheceo, que a luz da razão não era sufficiente para assegurar a virtude e felicidade dos homens". Também Valério Máximo seria autor de "hum excellente compendio de Moral prática, pelos escolhidos monumentos de boas e heroicas acções dos antigos". Sêneca, como acontecera com Epicteto, na apreciação de Rollin, "foi acerrimo defensor da Seita Estoica, e muito admira em nada fallar nas suas obras sobre a Religião Christãa: he provavel, que assim o fizesse por calculo da prudencia humana, porque era contra a Religião do Imperio. As suas obras moraes, ainda que cheias dos paradoxos da Seita Estoica, e de pensamentos alambicados, e antithèses rethoricas, do máo gosto literario do seu tempo, com tudo abundão de optimas sentenças, e sublimes lances sobre a Divindade, e Virtude. Os padres da Igreja Lactancio, e S. Agostinho o citão com louvor, só arguindo-o de ter condescendido com os erros e usos do gentilismo. Todos estes classicos Moralistas,

do universo, criando uma Pátria sobre o solo da virtude. Este não é apenas o ambiente em que floresceram algumas das mais significativas obras morais, gregas e latinas, mas é também o ambiente em que Du Vair, adversário da Liga, propugnava pela autoridade real, imaginando a filosofia do Pórtico como uma preparação para a doutrina do Calvário.<sup>35</sup>

ainda que dignos de lição, não se pódem considerar guias seguras nos deveres Moraes, por não terem sido allumiados com a Luz do Evangelho". José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.6-20.

35 Cf. G. Michaut. "Avertissement", in Guillaume du Vair. De la sainte Philosophie - Philosophie morale des Stoïques, op.cit., p.7-8. Note-se que a obra de Du Vair se inscreve num contexto em que a civilidade mesma se punha à prova, quando a crença humanista pulsava, ainda, no quadro tormentoso das guerras de religião. Cf. Emmanuel Bury. Littérature et politesse..., op.cit., p.45. Torna-se interessante, na esteira do que se tem discutido até aqui, e observando a idéia central de Cairu - a natureza como aquilo que contém as chaves para a regulação do corpo social, - perceber que, na origem do estoicismo antigo, está a busca de uma harmonia entre nomos e physis, isto é, precisamente o que os sofistas puseram em dúvida: "ao problematizarem a relação nomos-physis, os sofistas evidenciam ao cidadão o sentido ambíguo da noção de pares (homois), de semelhantes, vinculada que está ao sentimento de philia. A Sofística apanha a delicada questão dos direitos comuns ao mostrar que, tanto os homens que desfrutam dos direitos políticos quanto os que não desfrutam dele, devem participar do ideal de justiça e de philia, conforme estabelece o logos isonômico na estrutura vigente. No entanto, a contradição fundamental permanece quando cabe perguntar sobre quem pode falar aos cidadãos, quem irá escrever as leis para todos. Não será, sem dúvida, aquele que se sente desprotegido da arte de bem expor suas razões, seus logoi. Fica evidente a idéia de eficácia e competência, idéia silenciosa, entretanto, nos discursos da época." Cf. Rachel Gazolla de Andrade. O oficio do filósofo (um estudo sobre o estoicismo antigo). Dissertação de mestrado apresentada ao Departamento de Filosofia da FFLCH da USP, 1983, p.9. Não cabe exagerar as semelhanças, mas é importante notar que no berço do estoicismo, a exemplo do que se pode flagrar no pensamento ordenador de Cairu, está a reação ao esfacelamento da pólis: "desapegado da unidade com a physis, o conceito de nomos perde sua força. Os homens podem impor e seguir os mais belos nomoi, mas sem o amparo que a physis, como poder originário, ponto de engendramento, poderia dar-lhes. Herdeiros deste debate, os estóicos redimensionam tais conceitos. A reflexão nomos-physis não se encontra, explicitamente, nos fragmentos [dos primeiros estóicos]. A possibilidade de interpretá-la no sistema estóico emerge das afirmações expostas na Física, no que concerne ao modo de racionalidade e legalidade que estrutura o mundo, e das informações que a historiografia nos dá sobre os acontecimentos mais gerais do séc. III e II a.C., isto é, sobre o período helenístico. Após as conquistas de Alexandre e a divisão de seu inacabado império entre os diádocos, as atividades reflexivas que a Grécia desenvolvera são continuadas pelas novas escolas filosóficas - Estoicismo e Epicurismo, fundamentalmente -, que as direcionam face à nova realidade social e política. A morte prematura de Alexandre deixara um império não consolidado. Os valores tradicionais entranhados no cotidiano do homem comum continuavam sendo respeitados, contrastando, porém, com as figuras até então inexistentes, do diádoco e do homem rico, detentores do poder, nascidas das guerras ou do comércio crescente entre as cidades dominadas econômica e politicamente por eles. Em nada tais valores se aproximavam da arete, quer arcaica, quer clássica, e que se mantinha na memória cultural grega como um ideal. Configurando-se alheio ao cidadão, o poder político se estabelece, nessa época, como tutelar. Os diádocos, exercendo uma realeza personalista, procuram os filósofos para conhecerem a arte de bem governar. As teorias políticas, éticas, a arte da retórica estão sob o domínio de homens especializados que se agrupam em escolas, e cuja atividade especulativa incide sobre as coisas, os homens, as palavras, o universo. Eles são os filósofos. O vínculo poder-indivíduo, a questão nomos-physis são estudados nessas escolas filosóficas, bem como as consequências da dissolução das antigas formas ético-políticas gregas. O homem helenístico, exposto ao desamparo cívico, estando dissolvida a estrutura das poleis, é o núcleo em torno do qual os novos pensamentos se movem. O Estoicismo Antigo é uma filosofia que apresenta uma resposta possível à sua época. Ao invés da renovação estrutural das poleis, a Stoa fundamenta a legitimidade de uma autarquia individual, integrada à physis, possibilidade aberta a todos os homens que, por natureza, têm a mesma physis, pois que ela é universal e imanente a todas as coisas. Delineia-se, desse modo, a perspectiva de um novo núcleo teórico". Idem, p.10-11. Não se engane entretanto o leitor: Cairu e La Rochefoucauld estão igualmente diante do esfacelamento de universos que lhes são caros, mas a reação do duque, como tivemos a oportunidade de sugerir e acompanhar, se faz eivada de uma desconfiança na virtude (embora, em algum momento, a própria honnêteté possa iluminar-se com a areté epicuriana, o que bem pode abrir um interessante caminho à pesquisa), exatamente a excelência ética que estas escolas buscavam cercar, e o estoicismo em particular, ao marcar a apatia como o télos do homem sábio. Para nos atermos a Cairu e ao estoicismo antigo (guardando cuidadosamente as diferenças, é necessário relembrar), convém perceber que o esfacelamento da pólis é também, no plano físico, o desregramento da natureza: "cognoscível e podendo ser acompanhada pelos homens, a physis é o parâmetro da conduta virtuosa, parâmetro que o esfacelamento da polis roubara a todos." Idem, p.20-21. Os caminhos que ligam estes problemas, distantes mais de vinte séculos e portanto absolutamente irredutíveis a termos comuns, são todavia interessantes para o esclarecimento das reações ordenadoras à desorganização política, mas requereriam, para exame adequado, o concurso de um pesquisador competente. Sinto-me no dever de adiantar, em todo o caso, que o cosmopolitismo dos primeiros estóicos (Zenão e Crisipo vêm da ilha de Chipre) andará muito longe do "patriotismo" de Du Vair e, sobretudo, do sentimento patriótico de Cairu: no capítulo vin da terceira parte da Constituição moral, intitulado "Do Patriotismo, e Cosmopolitismo", o moralista brasileiro lembra que

A dissolução do corpo social desencadeia reações de ordenamento (como vimos na sugestão de Hugh Blair), e a contenção das paixões deixa-se compreender (como vemos agora, ouvindo o discurso de Du Vair) ora como a manutenção do equilíbrio, no corpo do indivíduo, ora como a sustentação da paz, no corpo político. Segue a interessar este controle das paixões, plenamente realizado apenas com a apatia estóica, mas ardentemente desejado por Cairu, no século XIX, no plano do controle do corpo civil.

Resulta daí certa intolerância para com toda sorte de desvio. Num capítulo do "Supplemento", quarto volume da Constituição moral, e deveres do cidadão, a "Tolerancia" é porém considerada "huma das virtudes da maior efficacia para a paz da sociedade". A crítica recai, então, sobre o "seculo de luzes", tempo em que o "Braço secular das Potestades" se arrogara a "Causa de Deus". Não apenas podemos reconhecer a reação católica ao mundo anunciado pela Revolução, como toda a energia denunciatória é dirigida contra a intolerância identificada no outro, o opositor que revelou-se indigno da condição humana. Assim, no capítulo em tela, reaparece Nero, mandando "queimar os Christãos nos seus jardins, por milhares, para os illuminar com taes archotes", revelando, ele sim, o "odio ao Genero Humano". 36

A tolerância religiosa, se é permitida por imperiosas razões de Estado, não se identifica à tolerância política, ou à indiferença:

enumerara "no Cap, antecedente entre os deveres ao Estado a preferencia do nosso Paiz ao dos Estrangeiros, em conflicto de interesses. Isto, que he de intuitiva, e instinctiva evidencia, e da constante prática de todos os homens, e em todos os seculos, se tem constituido objecto de controversia na presente, mal appellidada, IDADE DA RAZÃO, em que se tem posto em contraste o Cosmopolitismo ao Patriotismo, e o Espírito Philanthropico ao Espírito Político; inculcando-se por digno da Constituição do Homem, estabelecendo o Systema de Preferencia do Bem Geral da Humanidade ao Bem Especial da Communidade, em que o Regedor da Sociedade nos reunio". José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.39-40. Antes de valer-se, contra os cosmopolitas, dos "Moralistas exactos" Blair e Smith, Cairu notara que "Cosmopolitismo he termo grego, que significa a qualidade de Cosmopolita, ou Cidadão do Mundo. Bem se vê ser isso affectação, e chiméra. Tem havido Navegantes, e Viajantes em muitos Estados, e à roda do Mundo; mas habitação em todas as Regiões da Terra he impostura." Ibidem. Sobre a força crescente dos "nacionalismos", leia-se Eric Hobsbawm. Nações e nacionalismo desde 1780: programa, mito e realidade (trad. Maria Célia Paoli). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990. Demasiado universal, para José da Silva Lisboa, esta noção do cosmopolitismo. Mas o que talvez o ferisse mais profundamente era a idéia de um movimento centrífugo em relação às preocupações e às ocupações no Estado-nação; tal descentramento corromperia o espírito dos cidadãos, convidando-os a uma experiência inquietante, que é a do olhar cético, que se desloca vertiginosamente, sempre estrangeiro e errático ("tem havido Navegantes, e Viajantes [...] à roda do Mundo..."), e assiste, do alto, ao espetáculo do teatro do mundo. Numa chave que me parece interessante, embora fundamentalmente anacrônica, tratar-se-ia porventura de uma atitude de abrangência e soberania do espírito autônomo, que se torna autônomo, justamente, ao recusar a essencialidade do mundo (e o patriotismo não será muito mais que o respeito a uma essência), para mergulhar na efetividade da consciência de si, singular e contingente. Considerações de fundo hegeliano, claro fique, prometendo a ataraxia do pensamento que, pensando-se a si mesmo, revela sua contingência e profunda liberdade. Que se recorde ainda, na trilha destas reflexões de Philippe-Joseph Salazar, o elogio do filósofo cético, no século XVII francês, pelo libertino La Mothe Le Vayer, em seu Dialogue sur le sujet de la vie privée, onde a idéia do filósofo cosmopolita, ou cidadão do mundo, (re)aparecia. Cf. Philippe-Joseph Salazar, "Aut asinus aut rex: La Mothe Le Vayer courtisan", op.cit. <sup>36</sup> Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento", p.32-34.

O espirito da *Tolerancia* não deve ser confundido com o orgulho da *Indifferença*, com que os renegados de todas as Religiões affectão soberano desdem por todos os Credos Symbolos, e Cultos; e muito menos he compativel com a arrogancia dos que, requerendo tolerancia absoluta para si, seguem as maximas dos que na Revolução da França, vangloriando-se de philosophia incredula, se mostrarão *intolerantissimos* da Religião Catholica, e commeterão sacrilegios e horrores contra os Templos, Altares, e Ecclesiasticos.<sup>37</sup>

Credos, símbolos e cultos sobre os quais se funda a unidade simbólica do grêmio nacional. A "indiferença", neste contexto, significa uma transgressão inaceitável, aproximando-se da intolerância jacobina, sacrílega e horrorosa.

A resposta viria em seguida, com as reflexões de Edmund Burke, o "Antagonista dos Revolucionarios de todos os paizes", que José da Silva Lisboa traduzira para o português, anos antes. 38 Dentre elas, destaco a consideração de que a

"... Base da verdadeira religião consiste, em estar o corpo do povo sempre seguro na idéa e prática da obediencia á Vontade do Eterno Soberano do Mundo, ter confiança nas suas revelações, e aspirar á imitação de suas perfeições. Os homens sabios não são violentos em condemnar a fraqueza do entender humano. A sabedoria não he o mais severo censor da ignorancia. As loucuras rivaes são as que se fazem mutuamente implacavel guerra; e a que chega a predominar, logo se prevalece de suas vantagens para pôr no partido de suas querélas os espiritos vulgares. Ao contrario, a prudencia he um mediador neutro". 39

Parece que estamos diante de uma guerra intestina, transportada aqui definitivamente para a pólis, ameaçada pela anarquia revolucionária. O desregramento louco das paixões, diametralmente oposto ao seu controle e à consequente apatia, reclama a intervenção desta virtude essencialmente política: a prudência. Contudo, é flagrante o descompasso entre a tradução e o texto original de Burke, esvaziado de suas considerações sobre a necessidade da superstição, sempre que se tratar de um mundo no qual existam umas "mentes fracas", e outras "mais fortes". 40

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Idem, p.35. A tolerância religiosa, em particular, existiria apenas por razões de Estado. Na *Atalaia* de julho de 1823, já a anglofilia de Cairu o fazia imaginar um clima que atraísse ao Brasil industriais e capitalistas ingleses, na "certeza de que acharão semelhante atmosfera constitucional [à de seu país], com perfeita segurança de suas pessoas e propriedades e tolerância civil de sua Comunhão religiosa, tendo além disso a vantagem de viverem no ameno clima da Terra de Santa Cruz". Apud Isabel Lustosa, *Cairu, panfletário...*, op.cit., p.28.

Apud Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.28.

Se Cf. José da Silva Lisboa. Extratos das obras políticas e econômicas de Edmundo Burke. Rio de Janeiro, Imprensa Régia, 1812.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento", p.36.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Eis o período, completo: "[...] But the institutions savor of superstition in their very principle, and they nourish it by a permanent and standing influence. This I do not mean to dispute; but this ought not to hinder you from deriving from superstition itself any resources which may thence be furnished for the public advantage. You derive benefits from many dispositions and many passions of the human mind which are of as doubtful a color, in the moral eye, as superstition itself. It was your business to correct and mitigate everything which was noxious in this passion, as in all the passions. But is superstition the greatest of all possible vices? In its possible excess I think it becomes a very great evil. It is, however, a moral subject and, of course, admits of all degrees and all modifications. Superstition is the religion of feeble minds; and they must

O autor da carta, célebre pelas reflexões sobre a Revolução Francesa, discorria sobre a tarefa dos homens sábios, para além da confidência e obediência ao Senhor do universo, isto é, a necessidade de escolherem, entre as superstições populares, as que concorressem para a edificação do corpo político, condenando as paixões mais destrutivas. Mover-se-iam os homens de ciência neste mundo inescapável de loucuras, ou, mais propriamente, de tolices rivais, onde a prudência seria neutra, não fora a necessidade de optar sempre pelos menos deletérios dos erros e excessos do entusiasmo do povo.

Valendo-se de Burke, Cairu o lê seletivamente, embora desrespeite o texto original. O moralismo cristalino do catecismo não parece sequer admitir a precariedade de uma prudência a servir-se da toleima popular. Bem mais claras e secantes são as observações do brasileiro.

A excessiva tolerância, como descontrole do corpo civil, poderia acarretar uma patologia, em sentido lato:

Finalmente cumpre advertir, que não admittem tolerancia as cousas absolutamente intoleraveis, isto he, publica irreligião, publica apostazia, publica immoralidade. Taes escandalos são de pessimos effeitos, transcendentes á toda communidade; e, pelo seu contagioso exemplo, tem a qualidade do fermento venenoso, que, ainda que pouco, corrompe toda a massa. Os que assim violão e desprezão a Moral Publica, são peiores que Excomundados [sic] vitandos.<sup>41</sup>

A metáfora, novamente, desenrola-se no plano nosológico: contágio, envenenamento, corrupção. Nesta espécie de cozinha da sociedade, vemos crescer uma "massa" virulenta que, por seu caráter indesejado e pela ambivalência do vocábulo, bem poderia anunciar a *foule* que

be tolerated in an intermixture of it, in some trifling or some enthusiastic shape or other, else you will deprive weak minds of a resource found necessary to the strongest. The body of all true religion consists, to be sure, in obedience to the will of the Sovereign of the world, in a confidence in His declarations, and in imitation of His perfections. The rest is our own. It may be prejudicial to the great end, - it may be auxiliary. Wise men, who, as such, are not admirers (not admirers at least of the munera terræ,) are not violently attached to these things, nor do they violently hate them. Wisdom is not the most severe corrector of folly. They are the rival follies which mutually wage so unrelenting a war, and which make so cruel a use of their advantages as they can happen to engage the immoderate vulgar, on the one side or the other, in their quarrels. Prudence would be neuter; but if, in the contention between fond attachment and fierce antipathy concerning things in their nature not made to produce such heats, a prudent man were obliged to make a choice of what errors and excesses of enthusiasm he would condemn or bear, perhaps he would think the superstition which builds to be more tolerable than that which demolishes, - that which adorns a country, than that which deforms it, - that which endows, than that which plunders, - that which disposes to mistaken beneficence, than that which stimulates to real injustice, - that which leads a man to refuse to himself lawful pleasures, than that which snatches from others the scanty subsistence of their self-denial. Such, I think, is very nearly the state of the question between the ancient founders of monkish superstition and the superstition of the pretended philosophers of the hour". Edmund Burke. "Reflections on the Revolution in France, and on the proceedings in certain societies in London relative to that event: in a Letter intended to have been sent to a gentleman in Paris" [1790], in The Works. Hildesheim/ New York: Georg Olms Verlag, 1975, vol. III-rv, p. 442-444. ("Anglistica & Americana".) <sup>41</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento", p.36.

os psicólogos procurariam, décadas depois, compreender e decifrar, de modo a descobrir os mecanismos capazes de dominá-la.<sup>42</sup>

Era um outro corpo que se ia revelando, reclamando sobre si a atenção dos sábios, preocupados em compreender e controlar seu movimento. O avanço do organismo corrupto ameaçava a paz e a ordem tradicional do mundo, ensejando reações cuja expressão se dá, freqüentemente, no terreno dos costumes, com a tentativa de resgate de velhos valores, a restituir a fortaleza do edifício moral. Mas o desafio se revelava igualmente no plano físico, pois a "imprudencia dos Enthusiastas" do século anterior criara aquele monstro quase incontrolável, que caberia agora submeter, observando, é claro, as leis da física. Isto é, da física social.

\* \* \*

Vimos já que a Economia Política fora compreendida, nos Estudos do Bem-Commum e Economia Política, ou Sciencia das Leis Naturaes e Civis de Animar e Dirigir a Geral industria, e Promover a Riqueza Nacional, e Prosperidade do Estado, de 1819, como "Physica Social" e "Dynamica Civil". Discutimos também a indiferenciação original entre a Moral e a Economia Política, zona de sombra em que se move a pena de Cairu. Importa, agora, perceber a Constituição moral, e deveres do cidadão como uma arma forjada contra as manifestações deste organismo desviante, atuante no seio do organismo maior, qual seja o câncro revolucionário a ameaçar o corpo político.

José da Silva Lisboa se vale da física moderna para justificar a estabilidade do corpo civil. Na "viagem do Oceano de difficuldades moraes", um escolho chama a sua atenção:

a imprudencia dos Enthusiastas, que, ainda com recta intenção, se destinão á perigosas tentativas, e odiosos expedientes, de correcção prematura, e de abolição repentina de pessimos Usos e Estatutos, sem circunspecto calculo de circunstancias, e gradual preparação dos homens para nova ordem de cousas, querendo fazer bens instantaneos, e á força, com repugnancia da Natureza, que nada faz de salto, nem contra a Lei da Inercia, que sempre faz resistir a materia á força motriz para

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Leia-se Gustave le Bon. Psicologia das multidões (trad. de La psychologie des foules [1895]). Rio de Janeiro: F. Briguiet & Cia. Editores, 1954.

<sup>43</sup> Cf. capítulo 2, nota 92.

qualquer mudança de estado, e direcção de movimento, em qualquer corpo physico, cuja Lei não opéra menos effectivamente nos Corpos Moraes.<sup>44</sup>

A física de Cairu opera sem saltos: é a física experimental do movimento, não a física irresistível dos elementos em cólera. Mas, também aqui, o olhar seletivo do moralista colhe apenas o que lhe interessa: o primeiro axioma de Newton, que reza o comportamento dos corpos em estado de repouso ou movimento uniforme. A segunda lei, respeitando à mudança do movimento e sua proporcionalidade em relação à força motriz impressa no corpo, é simplesmente desconsiderada, restando daí um mundo inerte, resistente a todo desvio, ou seja, a toda reorientação.<sup>45</sup>

As ações intempestivas alteram o rumo da natureza (não apenas a natureza social, mas a cósmica, neste raciocínio analógico), e sua reorientação significa, contra o sentido estático ou uniforme do mundo imaginado por Cairu, uma espécie de perda original da razão. Como se o primeiro toque no vetor que indica o bom andamento da sociedade fosse um erro de proporções incalculáveis, introjetando no corpo social uma força maligna, desviante e corruptora.

Na terceira parte do catecismo, antes ainda do testamento filantrópico referido há pouco, Cairu demonstra desassossego diante da questão servil, sugerindo um erro original na atitude de Las Casas, que primeiro defendera a importação de mão-de-obra negra à América, em substituição à indígena:

O Trafico de Negros d'Africa, e o systema de cativeiro n'America, se originarão da indiscreta humanidade, e erronea consciencia, do celebrado e piedoso Bispo Espanhol Las-Casas; o qual, para alliviar os Indios Americanos do cruel jugo de seus conquistadores, aconselhou ao Governo o fazer importar cafraria para America, a fim da agricultura e mineração. O pessimo Exemplo foi seguido pelo Governo de Portugal, que pretextou o direito de resgate, para os Ethiopes terem o beneficio da Christandade. Assim se introduzio e arraigou, de Norte á Sul do Novo Hemispherio, o cancro da Escravidão, que se entranhou nas partes vitaes do Paiz; não podendo porisso ora ser de subito arrancado, e necessitando-se de lenta e prudente Medicina Expectante, para cura radical do mal mortifero, sobre tudo precedendo educação da Escravatura, para adquirir Capacidade do destinado beneficio de Geral Emancipação. 46

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.97. Aqui, como em todo o trabalho, o itálico vem do original, salvo quando indicado o contrário.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Primeiro axioma do movimento: "Todo corpo permanece em seu estado de repouso ou de movimento uniforme em linha reta, a menos que seja obrigado a mudar seu estado por forças impressas nele." Segundo: "A mudança do movimento é proporcional à força motriz impressa, e se faz segundo a linha reta pela qual se imprime essa força". Isaac Newton. "Princípios matemáticos da Filosofia Natural" [1687] (trad. Carlos Lopes de Mattos), in Newton, Leibniz. São Paulo: Abril, 1974, p.20. ("Os Pensadores", vol.XIX).

<sup>46</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.98.

A "indiscreta humanidade" do dominicano aparece como a força motriz num desvio original. Repentinamente, infiltrava-se o câncro da escravidão nas partes vitais do país, enquanto a medicina orienta a extirpação vagarosa do mal, pela via pedagógica. A questão servil, como seria conhecida anos depois, ganhava traços de um problema social, mantendo porém a ambivalência característica dos projetos "ilustrados" do século: o ingresso de negros no universo dos emancipados se daria mediante uma espécie de purgação do mal que carregam, a educação fazendo as vezes de um salvo-conduto para atingirem a condição autônoma (mas ainda submissa) do indivíduo trabalhador, que lhes é originalmente negada. Responsa do materia de producto de para atingirem a condição autônoma (mas ainda submissa) do indivíduo trabalhador, que lhes é originalmente negada.

Lógica perversa, desde que *inclusão* e *exclusão* tornam-se gemelares. Compreenda-se o que anda por trás deste raciocínio: a inclusão no grêmio da humanidade obriga à correção moral, que é a superação de uma condição primeira, apreendida como bárbara, isto é, desviante em relação à linha da civilização. Como se aos negros se devesse oferecer a possibilidade de um reencontro do caminho perdido, no rumo da humanidade. Civilização e humanidade se igualaram, no plano das idéias, e tudo que *esta* civilização recuse será tido por inumano.

Não se trata, aqui, de uma expectativa indevida, como se reclamássemos, no pensamento de Cairu, a ausência do relativismo com que se bate a moderna antropologia cultural. Trata-se, isto sim, de reconhecer o traço excludente oculto sob a alternativa remissora (portanto includente) da via civilizacional. Deixemos falar nosso moralista, no capítulo XXII da segunda parte de sua obra:

Depois de ter estabelecido directas provas das doutrinas da Moral Publica, fundadas em factos, de que cada individuo tem a evidencia em si mesmo, ou em diaria experiencia, e monumentos certos da Historia, parece superfluo propor e refutar objecções vulgares. Mas, por seguir o methodo didactico dos Escriptores que tratão de materias que tem sido controvertidas, indicarei e discutirei as que se tem inculcado, em ar de triumpho, pelos pseudo-philosophos do seculo. Se a Consciencia fosse a Voz da Natureza, executora da Ordem Moral de seu Author (objectão os duvidosos) ella seria a infallivel guia para a certeza da rectidão ou malicia das acções, e a Regra Universal e constante em todos os seculos e povos. Mas isso he contrario á todo o corpo da Historia da Sociedade Civil, e das viagens á

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> O que é um erro, todavia. Se, num primeiro momento, Las Casas aconselhou de fato a introdução da mão-de-obra negra nas Índias de Castela, outra seria sua posição, posteriormente. Detalhes e, sobretudo, um interessante quadro das discussões sobre o cativeiro no mundo recém-descoberto, considerando os preceitos originais de Francisco de Vitoria, e a limitada especulação teórica de portugueses, quando comparada à dos castelhanos, encontram-se em Sérgio Buarque de Holanda. *Visão do paraiso...*, op.cit., p.308-314.

As Penso numa tese recente, em vias de publicação: leia-se Fernando Antonio Lourenço. Agricultura ilustrada: modernidade e desumanização na Questão Agrária brasileira. Tese de doutoramento apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da UNICAMP. Campinas, 1998.

paizes salvagens, barbaros, e incultos. Os salvagens são em toda a parte sentimentaes em malfazer, sem a menor compaixão nas torturas com que tirão a vida á seus inimigos, sem horror aos cadaveres que matão [sic] e comem. Elles até matão aos pais velhos; não tem pêjo das acções mais torpes; não respeitão as proprias mulheres; não se abstém dos fructos dos trabalhos alheios; estão em continua guerra de exterminio das tribus circumvizinhas. A exposição das crianças, e o infanticídio se tem praticado, e ainda se pratíca, sem commiseração, nem remorso, em varios paizes antigos, e modernos. Na China até he de particular officio de mulheres, que vivem de garrotear e afogar meninos expostos nas ruas e margens dos rios. A Republica dos Lacedemonios, que tanto prezava as virtudes civis, até premiava aos que fazião furtos de industria, e permittião a lutta, braco á braço, de pessoas núas de ambos os sexos. Desde tempo immemorial, se tem reduzido á escravidão os prizioneiros de guerra, e authorizado o trafico de escravatura, dando as Leis o direito de vida e morte aos senhores contra os escravos, que eram, e são, cruelmente tratados, ainda nos mais cultos Estados. Ainda hoje existe em grande parte d'America a Lei do captiveiro dos Africanos, e de seus oriundos; e, apezar de se advogar a Causa da Humanidade no Parlamento de Inglaterra, e o Governo inglez se empenhar na Abolição do Trafico de Escravatura nos Gabinetes dos Grandes Monarchas da Europa, não a tem obtido senão parcial e illusoriamente. A poligamia he commum na Asia e Africa. Nos Estados mais civilisados he que se tem mais inventado instrumentos de tortura, e destroição da Humanidade, e até se tem feito a Arte da guerra huma sciencia sublime, que exige o conhecimento profundo de muitos ramos scientificos, e cujo principal empenho he resolver o PROBLEMA - destroir o maior numero de homens dado, no menor tempo possivel. O fanatismo e a superstição tem occasionado perseguições, guerras, cruezas, por opiniões religiosas e politicas. Em Hespanha e Portugal, o Rei e o povo costumavão assistir aos chamados Actos da Fé, a verem por gosto, e sem remorso, aos Judêos e Hereges condemnados á fogueira. Tem-se feito longos Catalogos de usos barbaros e supersticiosos de differentes povos; causando admiração aos que vivem no gremio da Christandade, que povos e governos hajão adoptado, e ainda observão, taes usos, sem que as suas consciencias em nada os accusem, antes directamente arguão aos que tem diversas crenças e praticas: desorte que parece ser toda a Moral de convenção arbitraria, variando conforme aos gráos do Equador. Em todos os paizes, ainda da Christandade, se tem forjado pelos Casuistas huma moral rigorosa, arbitraria, e cerebrina, com falsos casos de consciencia, que tem dado frivolos, e crueis escrupulos ás pessoas que se dizem de consciencia timorata, por acções innocentes, e até fazendo do essencial, indifferente, e do indifferente, essencial á causa da Virtude. Elles dão tantas regras sobre a consciencia verdadeira e duvidosa, que tirão todo o credito á mesma consciencia (\* Na Encyclopedia da França se dão no Artigo Consciencia, doze regras.). Onde pois (dizem os libertinos) está o Testemunho e Poder da Consciencia? Logo esta só se funda em prejuizos da Educação. Todos estes argumentos se convencem de sophismas, em quanto se não convencerem de falsos os incontestaveis factos expostos nos capitulos antecedentes. Darei com tudo algumas respostas ás objecções.<sup>49</sup>

A longa lista de motivos elencados pelos "duvidosos" da "Consciencia" serve a explicitar um desvio que Cairu não nega. Entretanto, a indiferenciação ética, a que chegam

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> José da Silva Lisboa. *Constituição moral, e deveres do cidadão...*, op.cit., parte II, p.90-93. Como em todo o trabalho, não se reproduz aqui a paragrafação original.

aqueles céticos "libertinos", imaginando toda a "Moral [como sendo] de convenção arbitraria, variando conforme aos gráos do Equador", é vigorosamente refutada pelo moralista brasileiro, constituindo-se, a bem dizer, num dos alvos de sua empresa moralizante.<sup>50</sup>

As barbaridades se encontram mesmo entre as nações mais cultas, mas é nas viagens a países selvagens que se flagra o horror de uma condição diversa, freqüentemente oposta aos ideais de uma humanidade *naturaliter christiana*. Do primeiro estranhamento diante do *outro*, Cairu parece recolher apenas – ou principalmente – o temor e a repulsa, que se tornarão, ao menos em parte, o combustível de sua campanha civilizadora.

Uma "Consciencia" que se faça "Voz da Natureza", executando a "Ordem Moral", seria o guia infalível da ação. Estamos no âmago da questão ética, diante do desvio do que seja a *natureza*. Com muita propriedade, Aristóteles é, neste momento, chamado à cena do catecismo:

Os monstros physicos não são os padrões da creação, nem se devem allegar por modelos da natureza. Bem disse Aristoteles = o que he natural, deve-se considerar nas cousas que operão conforme o seu perfeito estado, e não nas que se achão corruptas =. Os salvagens são os monstros da Especie humana, que até deformão a sua physiognomia.<sup>51</sup>

O desvio significa a inobservância da natureza, contrariando a maior lição da ética aristotélica. Embora pareça plausível imaginar Cairu numa empresa que busca resgatar ou retraçar a ética, ameaçada num mundo desviante, não é apenas no Estagirita que encontraremos as explicações para o esforço regulador a presidir a *Constituição moral*. Sua referência é especificamente cristã, com um apoio inequívoco na mensagem paulina, como veremos adiante. Mas será então preciso compreender que o universalismo das Epístolas encontra em José da Silva Lisboa um leitor – uma vez mais, e sempre – seletivo, e resistente, incapaz de abandonar o rígido padrão ético no qual se formou, terminando por semear uma mensagem também voltada para a Cidade, mas contra uma parte considerável dos citadinos, nem todos merecedores da plena condição cidadã.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> A mutação da moral conforme às linhas imaginárias da Terra faz lembrar a lenda sobre a absoluta licença que imperaria neste mundo, desde que, segundo podiam supor alguns europeus do século XVII, não haveria pecado abaixo da linha do Equador. Daí a célebre divisa, comentada por Barlaeus, e posteriormente glosada por Chico Buarque: ultra æquinoctialem non peccari... Leia-se, a propósito, Sérgio Buarque de Holanda. Raízes do Brasil, op.cit., p.45. O discurso civilizador não pode, jamais, suportar a idéia de uma suspensão moral, ou de uma relatividade que compromete a força necessariamente unitária da mensagem corretiva. A censura torna-se, então, o caminho mais curto para a contensão daquilo que ameaça romper-se, sempre que se esqueçam os limites apontados de cima.

<sup>51</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.93.

A intromissão do imaginário bíblico remete este universo da ética, que busca o justo termo entre os excessos e procura ater-se à natureza, ao primeiro e mais trágico dos desvios, fazendo crer, entretanto, num resto de bondade a guardar-se até na mais torpe das criaturas humanas. Se os selvagens são os monstros da espécie, ainda assim

[...] os communs instinctos e sentimentos da Humanidade não são nelles de todo extinctos. Muitas das suas communidades tem crescido em população; isso prova, que taes instinctos e sentimentos sempre operão, com acção mais ou menos extensa e viva. He facto certo, que o Estabelecimento dos Europeos no Brasil foi originariamente devido á hospitalidade dos salvagens á alguns naufragantes, ainda que praticassem crueldade com outros, seja porque os reputassem inimigos, seja porque soffressem alguma violencia. Em fim o Estado salvagem he o mais demonstrativo argumento do peccado original, que reduzio os homens á condição de semibrutos.<sup>52</sup>

A eventual gentileza dos aborígines se despe aqui do maravilhamento dos primeiros contatos, ainda informados pelas expectativas edênicas. O selvagem, nem tanto bom, nem tanto cordial, carrega em si a marca do primeiro pecado, e não é a criatura intocada, nem o "papel branco" que se oferecera à milícia jesuítica, pronto a acolher sua mensagem divina. <sup>53</sup>

<sup>52</sup> Idem, parte II, p.93-94.

<sup>53 &</sup>quot;Pesadas, entretanto, umas e outras, virtudes e falhas, depois do primeiro momento de ilimitada e enlevada expectativa, a balança irá pender decididamente para o lado dos defeitos, no parecer dos mesmos padres [jesuítas]. No primeiro momento, não obstante tudo quanto nos hábitos ancestrais da gentilidade pudesse repugnar a sua consciência cristã, o que ocorre a um Nóbrega, é ainda a comparação do 'papel branco', onde não há mais que escrever à vontade. Ocorre-lhe quando só tinha quatro meses de residência na terra ou pouco mais. Fora também a impressão inicial que a homens de boa-vontade pudera produzir aquela gente em sua nudez e inocência, tamanha que não seria maior a de Adão antes do Pecado. Sabe-se que os não julgara diversamente o escrivão que fora na frota de Cabral, ao pretender que neles se imprimiria qualquer cunho que lhes quisessem dar. Que melhor esperança podiam acalentar os soldados de uma nova e ambiciosa milícia?" Sérgio Buarque de Holanda. Visão do paraiso..., op.cit., p.308-309. Alta expressão desta expectativa nem tão benévola em relação aos aborígines, encontramo-la, já no século XVII, em Vieira, ali onde, no Sermão do Espírito Santo, o pregador comparava os brasis e sua credulidade incrédula (mantenha-se o oxímoro) às estátuas de murta, contrapostas às de mármore: "Os que andastes pelo Mundo e entrastes em casas de prazer de príncipes, veríeis naqueles quadros e naquelas ruas dos jardins dois gêneros de estátuas muito diferentes, umas de mármore, outras de murta. A estátua de mármore custa muito a fazer pela dureza e resistência da matéria; mas depois de feita uma vez, não é necessário que lhe ponham mais a mão, sempre conserva e sustenta a mesma figura; a estátua de murta é mais fácil de formar, pela facilidade com que se dobram os ramos; mas é necessário andar sempre reformando e trabalhando nela para que se conserve. Se deixa o jardineiro de assistir, em quatro dias sai um ramo, que lhe atravessa os olhos; sai outro, que lhe descompõe as orelhas; saem dois, que de cinco dedos lhe fazem sete; e o que pouco antes era homem, já é uma confusão verde de murtas. Eis aquí a diferença que há entre umas nações e outras na doutrina da fé. Há umas nações naturalmente duras, tenazes e constantes, as quais dificultosamente recebem a fé e deixam os erros de seus antepassados: resistem com as armas, duvidam com o entendimento, repugnam com a vontade. cerram-se, teimam, argumentam, replicam, dão grande trabalho até se renderem; mas uma vez rendidos, uma vez que receberam a fé, ficam nela firmes e constantes como estátuas de mármore, não é necessário trabalhar mais com elas. Há outras nações pelo contrário (e estas são as do Brasil) que recebem tudo o que lhes ensinam com grande docilidade e facilidade, sem argumentar, sem replicar, sem duvidar, sem resistir; mas são estátuas de murta, que em levantando a mão e a tesoura o jardineiro, logo perdem a nova figura e tornam à bruteza antiga e natural e a ser mato como dantes eram. É necessário que assista sempre a estas estátuas o mestre delas, uma vez que lhe corte o que vecejam os olhos, para que creiam o que não vêem; outra vez que lhe cerceie o que vecejam as orelhas, para que não dêem ouvidos às fábulas de seus antepassados; outra vez que lhe decepe o que vecejam as mãos e os pés, para que se abstenham das ações e costumes bárbaros da gentilidade. E só desta maneira, trabalhando sempre contra a natureza do tronco e humor das raízes, se pode conservar nestas plantas rudes a forma não natural e compostura dos ramos." Antônio Vieira. "Sermão do Espírito Santo", in Sermões: problemas sociais e políticos do Brasil (org. Antônio Soares Amora). São Paulo: Cultrix, 1995, p.133-134. Conquanto Cairu nutrisse um arraigado antijesuitismo, compreensível num homem que tomara o grau de bacharel em cânones na Universidade de Coimbra da época

São já homens, insertos na história da humanidade, descendentes de Adão e Eva e, portanto, expulsos do paraíso como eles. Dupla mácula carregam: de um lado, o pecado original, de outro, o insucesso na marcha da civilização, que nunca acompanharam, permanecendo num mundo indistinto, homens já, brutos ainda. "Semibrutos".

Vimos que Cairu foge ao fascínio pelo selvagem, o qual encantaria os românticos e encantara o poeta d'O Uraguay, seduzidos, todos, pela pureza e gentileza de uma gente resguardada da corrupção, dotada, segundo a idealização literária, de uma nobreza de caráter que o mundo civilizado perdera, havia muito.

Os selvagens da Constituição moral são, também e principalmente, os negros africanos. Uma vez cometido o primeiro erro de trazê-los à América, era preciso agora integrá-los, recusando entretanto a lei do cativeiro, para fazê-los ingressar no mundo do trabalho:

A Lei do captiveiro foi na origem o effeito da preguiça, violencia, e desconfiança dos povos rudes. Os que não se quizerão sujeitar á Lei do Creador = comerás de trabalhos, = e preferirão viver á custa do suor alheio, occasionarão resistencia, e guerra. Então o vencedor, pensando ter direito de tirar a vida ao inimigo, com falsa razão crêo, que lhe faria graça em reduzillo á escravidão, para o obrigar ao trabalho, como em premio da victoria. Ainda hoje o trafico da escravatura d'Africa se continúa por titulo de resgate, para libertar os negros do despotismo de seus tyrannos, e conferir-lhes o beneficio do Gremio do Christianismo. Razões egoisticas tem suffocado, mas não extincto, a Voz da Consciencia. O espirito da Lei Evangellica muito influio na Lei das Nações modernas, para não fazerem escravos aos prizioneiros de guerra. Em todos os paizes da Europa quasi geralmente se tem condemnado o captiveiro, e o Commercio de sangue humano. A Causa da Justiça e Humanidade he já advogada pelos mais pios e doutos homens da Christandade. [...]<sup>54</sup>

A "Voz da Consciencia" parece falar em prol de um mundo de trabalhadores, não mais escravos. É preciso entender, contudo, a condenação deste "resgate" hipócrita. O autor da Constituição moral, e deveres do cidadão se preocupa em trasladar o vocabulário teológico para o campo no qual era experto: o Direito comercial. 55 Assim, o "resgate" mantinha seu

pombalina, é notável como esta bela imagem dos padres jardineiros possa valer também para ele, igualmente interessado em trazer a gentilidade para a grei cristã, embora, neste caso do século XIX, o Estado pretendido resguardasse um caráter civil que em nada se assemelha ao grandioso sonho jesuítico, feito simultaneamente de causas divinas e estratégias mundanas, apanhando, no único tempo da ação, o intricado cruzamento do eterno e do contingente.

54 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.94-95.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> O primeiro livro publicado por José da Silva Lisboa, em 1798, pela Régia Oficina Tipográfica de Lisboa, intitulava-se, a propósito, *Princípios de Direito Mercantil e leis da marinha*. Sobre o entrelaçamento, na obra de Cairu, entre Direito e Economia, compreendendo-a como um ramo da "Jurisprudência", leiam-se as cuidadosas reflexões de Antonio Penalves Rocha, para quem "Silva Lisboa levou às últimas conseqüências o parentesco da Economia Política com o Direito, do qual resultou uma concepção da ciência econômica como um conhecimento que procurava investigar as leis naturais para estabelecer os fundamentos teóricos do direito natural. Aliás, há uma clara indicação desta visão de Cairu no *Princípios de Direito Mercantil*. De fato, ao apresentar o Capítulo XIX do Tratado Sétimo deste livro, que é apenas uma tradução do Livro XX do *Espírito das Leis* de Montesquieu, escreveu: 'Imbua-se o leitor de suas máximas (de Montesquieu) seguintes e prepare-

caráter remissor, embora não fosse mais o salvamento de uma alma perdida, mas apenas o ingresso do cidadão na arena do comércio, ou nisto a que chamaríamos, modernamente, o "mercado de trabalho". <sup>56</sup>

No último volume da obra, ainda no "Testamento Philanthropico", que vimos parcialmente, a "Ressurreição Civil dos naturaes d'Africa" desponta como a preparação necessária para o melhoramento moral dos negros e seus descendentes. Em nota de rodapé, Cairu explicita a origem do termo:

Em Lingua Commercial se chama Ressurreição Civil a Vida Mercantil do Negociante Fallido, que ou por Concordata de Credores, ou por Sentença Judicial, foi restaurado em credito da Praça.<sup>57</sup>

Restaurar seu lugar como *cives* significa facultar-lhes a entrada no mundo do trabalho livre, dado em penhor ao proprietário de terras, não mais ao senhor de escravos. Penso que assim se possa compreender o sentido da crítica final de Cairu à idéia de um "resgate":

A *Iniquidade mentio à si mesma*: mas a Consciencia dicta que se desempenhe a verdade do *Titulo imprescriptivel* do Resgate; e que, em consequencia, se considere a authoridade senhoreal, não pelo rigor do *direito do dominio*, mas sim pela regra do *direito do penhor*. <sup>58</sup>

A mentira advém do "resgate" como remissão, pela escravização. Conquanto muitos africanos tivessem de fato recebido, segundo Cairu, "o beneficio da Religião, e da Liberdade [sic]", por meio das expedições que os tiraram da África, pergunta-se o moralista:

occasionando tanta malfeitoria, miseria, e mortandade, como póde ser compativel com o espirito da *Lei da Graça*, perpetuar males certos, para que venhão bens incertos? <sup>59</sup>

Note-se a riqueza da expressão, estes "bens" operando na frase também como bens comerciais, como a mercadoria sobre cuja utilidade o moralista parecia alimentar dúvidas,

se depois para o estudo da Economia Política com que remato e pago minha dívida do trabalho oferecido dos Princípios do Direito Mercantil'." Cf. Antonio Penalves Rocha. A Economia Política na Sociedade Escravista..., op.cit., p.65, também p.57-64.

p.57-64.

Num artigo publicado postumamente, na Guanabara, revista artistica, scientifica e litteraria do Rio de Janeiro, em 1851, torna-se clara a sobreposição dos planos econômico e moral, no que respeita ao trabalho livre: "o trabalho, para ter os benefícios que a indústria humana pode racionalmente desejar e conseguir, deve ser livre, isto é, não só feito por pessoa isenta do domínio de outro, se não também por discreta escolha do mesmo trabalhador, e conseqüentemente análogo às suas inclinações, talento e circunstâncias; com a moral certeza do arbítrio próprio na disposição do respectivo produto, no que não ofende as regras essenciais da justiça. Faltando qualquer desses requisitos, o resultado do trabalho (o complexo e soma da riqueza particular e pública) vem a ser incomparavelmente inferior ao que se obtém, quando eles se reúnem." José da Silva Lisboa. "Da liberdade do trabalho", in Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha), op.cit., p.324.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.98.

<sup>58</sup> Idem, "Appendice", p.100.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Idem, "Appendice", p.99.

divisando as incertezas no futuro de um país escravista, perguntando-se se, no fundo, tudo não acarretaria na perpetuação do mal.

O quiasmo, com seus quatro termos (males certos, bens incertos) em íntima conexão, dá a entender que a aposta na perpetuação da mão-de-obra escrava era errada, e que os próprios bens envolvidos eram incerta economia, como certo era o descalabro do país que se fiasse numa mercadoria tão refratária à própria regulação econômica, e jurídica. Mas as causas advogadas são, ainda e sempre, as da humanidade:

Portanto a Causa da Justiça e da Humanidade reclama, que o servo fiel seja protegido efficazmente pela Magistratura, não só contra a sevicia do Senhor, adoptando-se, com melhoramento, as Leis imperiais de Antonino Pio, e de outros mais distinctos Imperadores Romanos; mas tambem, que em todo o caso, que qualquer servo offerte ao *Juiz de paz* indemnisação equitativa, a Lei lhe assista para compellir o Senhor a dar-lhe a alforria, quer a offerecida indemnisação proceda de *peculio* da licita industria propria, quer de donativo alheio. 60

Tomava fôlego o debate jurídico em torno da alforria. Interessa-nos aqui, contudo, menos os detalhes que o sentido desta redução do trabalhador negro à esfera do Direito (pressupondo homens livres), que é também uma forma de inclusão social carregada de ambigüidades, desde que a liberdade se conquistaria, neste caso, com o pecúlio provindo da própria indústria, e a sua redução, sobretudo, ao círculo do trabalho.

As justificativas abandonam o largo campo da teologia, e das querelas sobre a pessoa, seus direitos terrenos e obrigações eternas, para ganhar a cena do mercado, da lei que os próprios homens fizeram e que, portanto, são capazes de reproduzir, numerar e organizar.

É preciso compreender que o catecismo moral de Cairu vê os homens sob este prisma, carentes de leis e ordenações renovadas, buscadas à tradição romana. Mas é preciso compreender, sobretudo, que do direito das gentes caminhamos já, resolutamente, para o direito dos trabalhadores manuais.<sup>61</sup>

<sup>60</sup> Idem, "Appendice", p.100.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Num valioso recolho de documentos sobre Cairu, existentes no Arquivo Nacional, podemos flagrar alguns lances de sua atuação como parlamentar constituinte. Sobre a "colonização e naturalização", segundo a rubrica do organizador dos documentos, vemos o deputado baiano afirmando que "só é desejável a população robusta, morigerada, industriosa, contente; tendo do que viver, e bem viver, com emprego honesto. Não é do interesse do Estado que o Brasil seja o enxurro do proletariado universal (de todos os paízes)". Note-se, ainda, na interessante discussão sobre a criação de uma universidade brasileira, a preocupação do futuro visconde de Cairu com o ensino do Direito Romano no curso jurídico: "Não recommendei excessos em estudos do Direito Romano, taes como ordenam os estatutos de Coimbra, onde se determinam sete cadeiras de tal direito. Talvez em lugar de algumas, bastaria uma de exposição do dito codigo francez [o código civil adotado pelos franceses, "depois de tornarem aos seus sentidos"], notando o professor judicioso as suas aberrações, como o declarar o casamento um contracto civil, o que é gravíssimo erro, por desagregar o matrimonio, ou a sociedade conjugal, que o nosso Salvador especialmente honrou, como sendo um meio legítimo de propagação da espécie humana. De facto, ainda hoje se notam os monumentos de grandeza e sabedoria do governo romano; os vestigios das estradas que se achão em varios estados

\* \* \*

Não creio ser possível entender a busca de uma Ordem, no pensamento de Cairu, sem que se acompanhem os movimentos de suas idéias, nem sempre simples como podem parecer, a um observador descuidoso.

A presença incômoda dos negros reclamava sua inclusão, no plano econômicojurídico, e é interessante notar como a motivação provém, declaradamente, da causa humanitária e filantrópica que Cairu pretende abraçar. Para além dela, seu interesse traz a marca da vontade civilizadora que deve presidir a edificação de uma nova nação, sendo um corpo uno e incorruptível seu mais fundo desejo.

Seguindo a melhor tradição liberal, vemos José da Silva Lisboa próximo ao estabelecimento de universais (*indivíduo*, *Estado*, e o próprio *Direito*), mas, como em todo pensamento liberal, os universais provêm de certos desejos e são construídos sobre os pilares de uma dada sociedade, donde, malgrado seu, a crítica sempre renovada, recaindo sobre a pretensa "neutralidade" de seus princípios.

No caso de Cairu, é preciso notar que seu anti-escravismo não se arvora exatamente sobre uma universalização de direitos, ou antes, que a própria universalização, contida na idéia da emancipação dos negros e sua inclusão no mundo do trabalho livre, somente se compreende com as cláusulas devidas, rezando o *lugar* de cada cidadão nesta sociedade nascente.

cultos, e as magnificas obras de tantos generos, que se admiram no paiz classico da Italia, sendo instructivas até as ruinas, pois sem ellas despertarão e reviverão as sciencias e artes, bem que fossem dos seculos dos seus despoticos imperadores. Não é de razão prescindir do estudo das leis da antiguidade, onde se acham restos de forças vitaes da civilisação promovida pelos romanos, que até conquistaram o Egypto, onde, pelo seu systema conservador, ainda ora se notam as pyramides, e obras que tem affrontado os seculos." A fundação de um faculdade de Direito, portanto, era o desejo de Cairu, embora o Rio de Janeiro (ou, no caso preferível de duas universidades, o Rio de Janeiro e Salvador), e não São Paulo, lhe parecesse o local adequado: "uma razão mui poderosa me ocorre de mais para a preferencia da universidade nesta côrte, e é para que se conserve a pureza e pronuncia da lingua portugueza, que, segundo Camões, com pouca corrupção crê que é latina. Sempre em todas as nações se fallou melhor o idioma nacional nas côrtes. Nas provincias ha dialectos, com seus particulares defeitos; o Brazil os tem em cada uma, que é quasi impossível subjugar, ainda pelos mais doutos do paiz. E' reconhecido que o dialecto de S. Paulo é o mais notavel. A mocidade do Brazil, fazendo ahi os seus estudos, contrahiria pronuncia mui desagradavel." Cf. E. Vilhena de Moraes (org.), Perfil de Cayrú, Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1958, p.51-52. Interessante que, por fim, José da Silva Lisboa, em sessão de setembro de 1823, declarasse desistir do projeto de criação de mais de uma universidade no Brasil, já que ele requereria, para implantar-se, a paz e riqueza que o país todo ainda não alcançara. Mas, sobretudo, parece que lhe incomodava a natureza órfica da universidade que nasceria: "Reconheço que o patriotismo dictou aos Srs. deputados, que têm opinião differente de mim sôbre a multiplicação de universidades, a preferencia dos lugares destes estabelecimentos. Cada um a pretende para a respectiva provincia. Parece-me realisado o caso da fabula de Orphêo, que, á força do amor das Nimphas, foi por ellas despedaçado, porque cada qual o desejava inteiro para si." Idem, p.52.

Se num arrazoado liberal, quando o filósofo é o campeão da liberdade humana, é muitas vezes difícil perceber que o porta-voz da causa universal fala de um determinado local e a partir de certa arquitetura social, num pensamento híbrido como o de Cairu torna-se mais fácil flagrar os motivos e a origem de suas legítimas preocupações com os negros. A bem dizer, examinando transversalmente suas razões, é difícil crer simplesmente em motivos filantrópicos, ou na causa "da humanidade". Uma vez mais, é o monstro – resultado de um desvio da natureza – que o apavora, sendo ele a fonte principal de suas motivações e preocupações. Este monstro – mal formidável – tinha nome e lugar de origem, no início do século XIX:

A catastrophe da Raynha das Antilhas, e, por assim dizer, a Metamorphose das Ilhas de Sotavento em Nova Nigricia, contra o Systema Cosmologico, e Demarcação dos habitantes da Terra, conforme declara o Apostolo das Gentes nos Actos dos Apostolos, são *Males*, que vão além de todo o calculo, e que resultarão da furia dos Enthusiastas da Revolução da França, os quaes ordenarão, em momento de vertigem, na Assembleia Nacional o Decreto da immediata liberdade dos escravos, bradando os *Architectos de Ruinas = Pereção as Colonias, antes que pereção os nossos Principios.=* 62

Creio estarmos diante de um destes pontos altos no tecido da prosa de Cairu, quando seu conservadorismo mostra-se menos temperado, quando, enfim, o autor se entrega – circunspecto moralista, ainda assim – ao páthos que o move e anima.

Não será exagerado, tampouco injusto, distinguir, no conjunto desta prosa, um peso excessivo, a torná-la arrastada e desgraciosa, com freqüência. O tom categórico é característico do autor, mas não seria razoável, do ponto de vista crítico, deixar de compreender a riqueza deste registro. Vale, para o leitor, acompanhar o movimento de um texto vigoroso, imagético, que se torna saboroso precisamente quando o autor perde um pouco o prumo, abandonando-se ao furor denunciatório. Trata-se porventura de um recurso retórico, sempre respeitável, sendo então conveniente acompanharmos, *enquanto* leitores, a paixão deste reclamador da Ordem, cujo talento literário – se assim quisermos chamar-lhe o vigor da prosa – aflora nestes instantes em que a ira e um certo descontrole infundem no texto um sal especial.

Será inútil calcular o quão *controlado* é este *descontrole*, mas será útil, por outro lado, perceber que o denunciador das paixões excele justamente quando se deixa tomar por elas, estremando-se, destarte, de uma prosa regulada e apática.

O excurso será válido, desde que está em pauta certa *medida* no desvio: a pena veemente de Cairu, quando desliza freneticamente, nestes momentos de arroubo antirevolucionário, faz justo efeito se lhe for contraposto o tom regular e comedido de toda a obra.

Já as paixões referidas no extrato estão fora de controle, "além de todo o calculo", porque a fúria se introjetara nos indivíduos, no plano mesmo de sua representação política.

A ordenação dos membros da Assembléia rompera o decoro ("...bradando...") e se dera em meio ao turbilhão revolucionário, "num momento de vertigem". Note-se o duplo sentido desta vertigem, como loucura e voragem subversivas. O plano ainda é simultaneamente político e físico, e a ética (o dever ser) segue a desenhar-se em função da natureza da qual os homens, tomados de paixão, desviaram-se ("...contra o Systema Cosmologico...").

Estaremos ainda no âmago da discussão aristotélica, e talvez a relação entre as paixões do orador (o moralista) e dos indivíduos desviantes (os cidadãos franceses) possa iluminar-se, uma vez mais, com a atenção à delicada questão da *medida*, pois não se trata tão-somente de bani-las, mas apenas controlá-las. Na *Retórica*, o orador deveria, precisamente, saber despertar no auditório as paixões adequadas, em doses corretas, nos momentos próprios. 63 Num registro estóico, a apatia se completa, real e virtuosamente, na morte

<sup>62</sup> Idem, parte III, p.98-99.

<sup>63 &</sup>quot;Puisque la rhétorique a pour objet un jugement (en effet, l'on juge les conseils, et la sentence d'un tribunal est un jugement), il est nécessaire non seulement de considérer l'argumentation et les moyens de la rendre démonstrative et convaincante, mais encore de se montrer soi-même sous certains couleurs et de mettre le juge en certaine disposition; car il y a grand avantage pour la persuasion, principalement dans les délibérations, mais aussi dans les procès, à se montrer soi-même sous un certain jour et à faire supposer aux auditeurs que l'on est à leur endroit en une certaine disposition, en outre à ce qu'ils se trouvent eux-mêmes en telle ou telle disposition envers l'orateur. Le jour sous lequel se montre l'orateur est plus utile pour les délibérations, la disposition de l'auditeur importe davantage pour le procès; car les choses ne paraissent pas les mêmes à qui aime ou qui hait, à qui éprouve de la colère ou est dans un habitus de calme; ou bien elles paraissent tout à fait différentes, ou d'une importance différente; celui qui aime trouve que celui qu'il doit juger n'est pas coupable ou l'est peu; celui qui hait juge de façon opposée; il paraît à celui qui désire et espère, si ce qui doit arriver est agréable, que cela arrivera et sera bon; pour l'homme indifférent ou de mauvaise humeur c'est le contraire. [...] Les moyens de se donner l'apparence de la prudence et de l'honnêteté se doivent tirer de nos distinctions relatives aux vertus: les mêmes moyens, en effet, permettent de représenter et autrui et soi-même sous tel ou tel jour. Quant à la bienveillance et à l'amitié nous aurons à en parler en traitant des passions. Les passions sont les causes qui font varier les hommes dans leurs jugements et ont pour consécutions la peine et le plaisir, comme la colère, la pitié, la crainte, et toutes les autres émotions de ce genre, ainsi que leurs contraires. Les développements relatifs aux passions se doivent diviser en trois chefs: voici ce que je veux dire: pour la colère, par exemple, en quel habitus y est-on porté; contre quelles personnes se met-on habituellement en colère et à quels sujets. Si, en effet, nous ne possédions qu'une ou deux de ces notions, sans les posséder toutes trois, il nous serait impossible d'inspirer la colère; et il en est pareillement des autres passions. Comme, dans nos précédentes analyses, nous avons fait une description différentielle des prémisses, appliquons le même procédé aux passions et distinguons-les selon la méthode susdite. [...]" Aristóteles. Rhétorique, II, 1, op.cit., p.108-109. O que bem pode sugerir a lembrança da máxima 8 de La Rochefoucauld, quando arte e natureza se aproximam, chegando a confundir-se, tendo como alvo a persuasão: "les passions sont les seuls orateurs qui persuadent toujours. Elles sont comme un art de la nature dont les règles sont infaillibles; et l'homme le plus simple qui a de la passion persuade mieux que le plus éloquent qui n'en a point". Há que ler, entretanto, a sequência das máximas, para notar a sorte de tirania que elas passam a exercer, até que possamos chegar ao tópico - claramente aristotélico - da vizinhança de paixões opostas, e, já ao fim da seqüência, vermo-nos diante do que delas sempre restará, mesmo quando as cubram os véus

aguardada e recebida com naturalidade.<sup>64</sup> No catecismo de Cairu, conquanto circulemos ainda no universo das paixões ("...a furia dos Enthusiastas..."), trata-se de domá-las e represá-las, para então utilizá-las conscienciosamente, ministrando com cuidado a dose do veneno.

Na Constituição moral, porém, a droga se compõe no plano discursivo do moralista apenas, enquanto o plano político permanece, idealmente, esvaziado de paixões, ou antes, purgado das paixões más, equívocas e desordenadoras. Entretanto, na sequência do que vimos discutindo, torna-se curioso perceber que o mundo das paixões, neste texto do século XIX, desvencilha-se do caráter que podia ter, no século XVII.

Talvez não seja razoável atribuir àquelas "paixões", como as compreenderia um homem do Seiscentos, a essencialidade que tinham os humores agindo nos corpos (máxima 297 de La Rochefoucauld: "les humeurs du corps ont un cours ordinaire et réglé, qui meut et qui tourne imperceptiblement notre volonté; elles roulent ensemble et exercent successivement un empire secret en nous: de sorte qu'elles ont une part considérable à toutes nos actions, sans que nous le puissions connaître"). Mas seria um equívoco atribuir-lhes o mesmo caráter metafórico que os textos do século XIX lhes emprestariam. "Paixões", na prosa de José da Silva Lisboa, não são mais os elementos quase concretos e personalizados que pressentimos ainda em La Rochefoucauld, no retrato do amor-próprio, por exemplo. São antes — ou já — os signos do descontrole, funcionando como metáforas capazes de conduzir o leitor para diante da desordem que se dá no plano do organismo político. São pouco mais abstratas, em todo caso, as "paixões" de Cairu. 66

da piedade e da honra. Leiam-se as máximas 9 ("les passions ont une injustice et un propre intérêt qui fait qu'il est dangereux de les suivre, et qu'on s'en doit défier lors même qu'elles paraissent les plus raisonnables"), 10 ("il y a dans le cœur humain une génération perpétuelle de passions, en sorte que la ruine de l'une est presque toujours l'établissement d'une autre"), 11 ("les passions en engendrent souvent qui leur sont contraires. L'avarice produit quelquefois la prodigalité, et la prodigalité l'avarice; on est souvent ferme par faiblesse, et audacieux par timidité") e 12 ("quelque soin que l'on prenne de couvrir ses passions par des apparences de piété et d'honneur, elles paraissent toujours au travers de ces voiles").

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Por exemplo, é o caso de Agripino, recebendo a notícia de seu julgamento pelo senado, e continuando tranquilamente seus exercícios, partindo em seguida para o jantar, sem comoção alguma. Epicteto o considera um sábio: "c'est qu'il a fait les méditations qu'il fallait faire; il s'est préparé à ne trouver ni obstacle à sa volonté ni risque de tomber dans ce qu'il veut éviter. Il me faut mourir: si c'est à l'instant, je meurs; si c'est un peu plus tard, je dîne, puisque c'est l'heure; après, je mourrai. Comment? Comme il convient à un homme qui rend ce qui n'est pas à lui." Cf. Épictète. "Entretiens, I", in *Les stoiciens* (trad. Émile Bréhier), op.cit., vol.II, p.810-11.

<sup>65</sup> O "Supplemento", quarto volume da Constituição moral, e deveres do cidadão, contém a "exposição das principaes virtudes e paixões", e se encerra numa longa lista, com a "nomenclatura vulgar das boas, más, equivocas, acções e qualidades moraes e dos caracteres bons, máos, equivocos". Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento".

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Guardemos as singularidades, mas tampouco exageremos as diferenças: no século XIX, a phisiognomonia reavivada pelo XVII ganharia alento nas teorias criminológicas (e já Cairu se horrorizara diante dos traços fisionômicos dos selvagens, como se viu há pouco). É claro que entre Della Porta, Le Brun e Lombroso haverá uma longa e tortuosa carreira, mas estamos à cata de similitudes como esta, baseada na vontade secular de explorar os limites entre o natural e o humano, e não será por acaso se uma ciência da ordem – a criminologia – (re)encontra a arte do século XVII, inspirando-se porventura nos retratos das páthoi

Sugiro que elas têm caráter menos essencial porque de fato, a exemplo do que ocorreria nas modernas marcações da patologia social, tudo se vai explicando pelo caráter orgânico, pelas afecções que tomam os corpos e as mentes dos indivíduos, submetendo-os a uma fúria que não é mais a personagem mitológica que nos toma de assalto, sendo, antes, o descontrole coletivo, social, moral.

Note-se que o vocábulo – moral – adquiriu novos significados, tornando-se mais claramente normativo que antes. Entre os séculos XVII e XIX estão os pensadores que imaginaram a autonomia da razão individual, alçando a consciência de cada um ao primeiro plano das preocupações de ordem moral. Cairu é um homem deste tempo, ou formado neste tempo, embora sua obra possa anunciar, a nós, leitores "modernos", elementos de certas ciências do social, as quais procurariam definitivamente abolir as explicações de ordem mitológica, conquanto, malgrado seu, pudessem também fundar novas mitologias.

Para nos atermos ao texto de Cairu, vale lembrar que a catástrofe do Haiti desencadeara uma "Metamorphose" monstruosa, transferindo o câncro da "Nigricia" para este lado do Atlântico, contra toda a ordem natural e cosmológica. Mais uma vez, aparece o argumento do oceano como sinal inteligível deixado pela Providência, para que os homens compreendessem a separação entre os povos, e a necessidade de mantê-la, segundo a vontade divina. Apóia-se Cairu nos Atos dos Apóstolos, e aqui, parece-me, será possível fixar um víés importante de sua leitura do Novo Testamento.

para (re)estabelecer as demarcações da mesma ordem, buscando os traços - naturais - da patologia. A questão é delicada, e exigina um estudo particular. Que se pense nas figurações das paixões, na obra de Le Brun: há ali uma dramaticidade que reclama o rosto, ou antes, que apenas pode compreender-se nas feições contorcidas, na face subjugada pela força - concreta de uma paixão. É um arrebatamento, rapto, ou intrusão de uma outra criatura, que toma o humano, para desfigurá-lo (ao publicar os desenhos de Le Brun, em 1727, Audran lembrava que o mestre seguira os antigos filósofos, na consideração das paixões como movimento da alma em sua parte sensitiva: "il dit que ce qui cause à l'Ame quelque passion, fait faire au corps certains mouvemens, & produit des alterations dont il rapporte les principales"). Cf. Charles le Brun. Expressions des passions de l'Ame. Numérisation BnF de l'édition de Paris: Aux amateurs de livres, 1990. (Gallica). A caracteriologia do século XIX, diferentemente, pode sugerir um desvio da própria personalidade, com causas sociais fisicamente observáveis, o que é uma idéia estrangeira ao século XVII, mas fascinante para os defensores da ordem social, a partir do XIX. Mantemonos, todavia, entre o natural e o humano, no cruzamento que faria a fortuna de muito romance, no registro a que chamamos "naturalista". Leiam-se, a propósito, as reflexões de Joaquim Brasil Fontes sobre a mais conhecida obra de Aluísio Azevedo. Cf. Joaquim Brasil Fontes. "A corrupção da natureza", Revista Entretextos Entresexos, GEISH/Unicamp, n.2, out.1998, p.9-53. Quanto às analogias entre o temperamento dos animais e o dos homens, recordem-se, é claro, as fábulas de La Fontaine, os retratos de Le Brun, mas, também, a Réflexion "Du rapport des hommes avec les animaux". Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.203-206. Leia-se, ainda, Jurgis Baltrusaitis. "Aberrações - ensaio sobre a lenda das formas. 'Fisiognomonia animal' " (trad. Luiz Dantas), Revista de História da Arte e Arqueologia, Campinas, Centro de Pesquisa em História da Arte e Arqueología, IFCH/UNICAMP, n.2, 1995/1996, p.331-353. Também, o capítulo dedicado a La Rochefoucauld, no livro de Louis van Delft. Cf. Louis van Delft. Littérature et anthropologie: nature humaine et caractère à l'âge classique, op.cit., p.121-135.

Em nota de rodapé, José da Silva Lisboa lembra o versículo 26 do capítulo XVII dos Atos:

Deos de hum só homem fez todo o Genero humano, para que habitasse sobre toda a face da terra, assignando a ordem dos tempos, e os limites da sua habitação.<sup>67</sup>

Não é preciso penetrar minúcias hermenêuticas para conhecer que Paulo falava como portador da mensagem do Cristo, levando-a a todos os povos, a todo o gênero humano – omne genus hominum, como diz a Vulgata.

A passagem lembrada por Cairu é apenas parte do discurso paulino, proferido no Areópago. Diante dos varões atenienses, o Apóstolo das Gentes falara de um Deus infenso à idolatria gentílica, porque lhe interessava, no espírito universal do cristianismo que se propagava (sobre as ruínas do mundo antigo, nunca é demais repisar), anunciar que o deus desconhecido seria substituído por outro, verdadeiro e conhecido, o Qual não se toca ou encontra em qualquer lugar, estando porém perto de todos nós, porque nós somos a Sua própria linhagem (Atos, 17, 16-34).

Podemos perceber que não apenas o patriotismo de Cairu pode obscurecer-lhe as vistas, na compreensão do universalismo da mensagem paulina (ou da mensagem de Paulo e Lucas, para ser exato), mas, sobretudo, notamos seu temor diante da universalização e internacionalização dos direitos, a tal ponto que foi preciso buscar, na história dos primeiros pregadores cristãos, traços como este, rezando a ordem dos tempos e os limites da habitação humana. Mas, seguindo o espírito e a letra do texto bíblico, que habitação será essa, senão a terra toda (...super universam faciem terrae...) em que nos encontramos, filhos do mesmo Deus?

Não se trata da indevida intromissão do crítico. Trata-se de assinalar, isto sim, que a radicalidade dos princípios universais pregados se torna, na imaginação de José da Silva Lisboa, insuportável, sendo preciso, contra toda a intenção ecumênica ou universalizante, reagir com as forças da Ordem, afirmando o lugar das coisas e dos homens, na economia do mundo e da Pátria. Afinal, os loucos clamavam, de Paris: "pereção as Colonias, antes que pereção os nossos Principios".

Para um homem às voltas com o legado colonial recentíssimo, é sumamente absurda a pretensão de sobrepor princípios igualitários à existência mesma da nação, ameaçada pela

<sup>67</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.98.

"Nigricia" próxima, e interna. A ameaça, como não poderia deixar de ser, dera-se num "momento de vertigem", e o resultado da loucura coletiva é o oposto do edifício político: os revolucionários franceses são, na ótica de Cairu, "Architectos de Ruinas". 68

Pródigo em epitetar os adversários, José da Silva Lisboa pensava também nos maçons brasileiros, considerando-os projetistas desgraçados, capazes de planear em meio às ruínas. Outra não seria a prancha sobre a qual se desenhara a fúria revolucionária, na França, e o tema da escravidão ganhava dimensão especial, uma vez que a proposta dos loucos de Paris era a abolição imediata, sem a prudente e segura gradação, isto é, sem que se freasse e controlasse o movimento impetuoso a tomar conta do corpo social.

Franklin, o "Deista" "que ensinou tirar os raios das nuvens", 69 previra as dificuldades da imediata liberdade dos escravos, e só

aconselhou a gradual abolição do *Mal*: não só por estimulos de humanidade, mas tambem pelos fortissimos motivos de dous principaes interesses economicos e políticos: porque a continuação do desnatural Trafico e Systema tendia a impossibilitar o progresso da progenie puritana Europea na America, e não menos da riqueza dos Colonos; pois estes assim vinhão a pôr os seus Capitaes em *fundos perdidos*.<sup>70</sup>

Interessante composição de motivos econômicos (a riqueza dos colonos norteamericanos) e "políticos" (a conservação da progênie puritana), associados, neste extrato, aos

70 Idem, parte III, p.99. No já referido artigo sobre a "liberdade do trabalho", publicado postumamente, Cairu revela o quão delicado deveria ser o toque na chaga da escravidão: "não entrarei no exame (alheio do meu instituto) se é lícita a escravidão,

nomes nascidos da ambição e da injustiça?]. O grande Apóstolo das Gentes deu a regra dos verdadeiros cristãos - 'Prestai aos vossos servos o que é de justiça e equidade, na certeza de que tendes também um Senhor no Céu. O que faz injustiça, receberá o prêmio da sua malfeitoria. Deus não tem respeito de pessoas'. Paulo, *Epístola aos coríntios*, cap.3, v.25, cap.4, v.1. Considerai portanto a questão somente pelos resultados econômicos." José da Silva Lisboa. "Da liberdade do trabalho", in

Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha), op.cit., p.325.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> A expressão aparecera já no citado Memorial Apologético das Reclamações do Brasil, de 1822, onde o moralista se dirigia especialmente contra os redatores do Revérbero Constitucional Fluminense, e também contra o Correio do Rio de Janeiro, de João Soares Lisboa. Cf. Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.20.
<sup>69</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte 1, p.49.

e se são justos os títulos, com que se tem ela introduzido e perpetuado ainda entre nações cultas. Seria crueza magoar uma chaga, que talvez se não possa curar. Sei que já vem, como o barbarismo e violência, da era dos Chams, e que ao princípio não foi assim. Sei que todos os corações honestos a horrorizam. Sei que os mesmos opressores e indiferentistas estremecem com a mais leve idéia e perigo de passarem tal sorte. Sei que não só Catões se despedaçam as entranhas, para não sofrerem tirania, se não que até os mais estúpidos Cafres terrifica a brutalidade de canibais de várias cores, dando-se a morte por milhares, e sufocando por piedade os próprios filhos, para não caírem no jugo do colono europeu. Sei que inumeráveis tribos de selvagens não se deixam seduzir de presentes e engodos dos que se jactam de descobridores dos mundos. Sei que repugna aos comuns sentimentos da humanidade, e ao espírito do cristianismo, que manda não fazer contra outro o que ninguém quer contra si; o que, posto as Divinas Escrituras, por amor da paz e subordinação, ordenassem a obediência dos senhores civis e domésticos, quer bons, quer díscolos, e não proscrevessem explicitamente tão absurdo estabelecimento, complicado com mil vícios e abusos, que não se podem arrancar de salto, sem fazerem maiores males; todavia, não é tal tolerância argumento, que justifique as barbaridades dos que a força, a fortuna, ou o erro elevaram sobre seus semelhantes. Por mais que se dissimule, e se palie instituição tão terrível, sempre os brados da sufocada humanidade apregoaram a verdade da sentença de Sêneca – 'Ouid est servitus et mancipium, nisi nomina ex ambitione et injuria nata?' [O que são a escravidão e os escravos, senão

estímulos humanitários. O tópico do fim da escravidão se impunha, pois era a sobrevivência da sociedade que se discutia:

O tempo insta de se cuidar seriamente sobre este assumpto no Imperio do Brasil. Quantas mais Cabeças de genuinos patriotas se desvelarem em meditar, com força de entendimento, e pureza de coração, em tão melindroso objecto, tanto he verossimil, que se descubrão os expedientes mais razoados, que conciliem a necessidade de não afrouxar o presente systema do Trabalho Geral, com os deveres da Humanidade, e da Saã Politica, que dicta prevenir em tempo os naturaes effeitos do mal formidavel, que ainda tanto infesta o Sul d'America.<sup>71</sup>

Não se diga, lendo o extrato, que os motivos humanitários sejam mera peça oratória, desprovida de sentido, no corpo do texto. Uma angústia subjaz, porventura, nesta tentativa de somar as necessidades de ordem econômica e política aos "deveres da Humanidade", nem sempre combináveis. Importa, entretanto, perceber que o imaginário orgânico segue brotando, e a composição de princípios por vezes adversos se resolve mediante a manutenção do equilíbrio do conjunto, sempre são, quando se previnam os efeitos naturais do mal.

Não afrouxar o sistema de trabalho seria conservar a tesura dos laços da organização coletiva, mantendo a conformação "natural" da economia, isto é, a correta regulação desta gigantesca casa que é a sociedade. Em momento anterior, no primeiro volume da *Constituição moral, e deveres do cidadão*, em nota a um capítulo no qual se discutem as leis naturais e o homem, lembrara Cairu que o preceito do Criador – crescei, e multiplicai-vos – admitiria modificações, em países "onde a população chegou ao seu natural complemento"; onde, enfim.

só a virtude da castidade absoluta em grande numero de pessoas, he a que póde salvar a Nação de miseria, fome, peste, e guerra, como demonstrou *Malthus* celebrado Economista Inglez no seu *Ensaio sobre o Principio da População*. 72

O princípio malthusiano, conquanto não se aplicasse exatamente ao Brasil, deixa perceber que a "economia" de Cairu não é ainda exatamente a economia dos sonhos de muito liberal, o tradicional *laissez faire* cedendo espaço a um controle estrito e cuidadoso, sempre que a ameaça da dissolução apontasse no horizonte nacional. A "mão invisível" de Cairu, lembremo-nos, é ainda, com alguma clareza, a mão providencial de Deus, embora ele percebesse a necessidade progressiva de substituí-la pelas mãos prudentes do governo humano.

72 Idem, parte I, p.134-135.

José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.99.

Que a cada homem se garantam as melhores das condições para que exerça sua honesta indústria, é idéia que une José da Silva Lisboa, umbilicalmente, aos mais caros dos preceitos liberais. Mas – e aqui me pergunto se andaria Cairu realmente a distanciar-se da "prática" liberal, – tão logo a ameaça da ordem se faça ouvir, ou sentir, é preciso que se torne férrea a mão do administrador, para que tudo retorne ao curso "natural" da história, obstruído por homens desmunidos de razão.

A razão, compreenda-se, é o que mantém a coesão social, o *logos* de uma sociedade a eternizar-se em princípios estabelecidos num passado tão remoto, que se situa no tempo da natureza, não ainda no tempo dos homens. Cairu recusa o deísmo dos autores de língua inglesa, é verdade, mas sua crença na Revelação é irmã de sua admiração e de seu fascínio pelas razões naturais. Foi na natureza, aliás, que Deus escreveu sua mensagem.<sup>73</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> A natureza como gigantesco Livro é idéia antiga, capaz de pôr os homens na senda de uma gramática da Criação. Assim a hermenêutica que primeiro ocupou os descobridores, pressurosos na detecção e compreensão dos sinais edênicos, neste canto do mundo. Sérgio Buarque de Holanda, em seu clássico ensaio, faz desfilar um bando de animais, os quais, devidamente classificados, adquiriam eficácia simbólica, podendo convencer da proximidade do Paraíso terreal, e cujo aspecto extraordinário, sobretudo, sugeria a proximidade de uma natureza igualmente extraordinária, qual fosse a do Éden tropical. Mas se a pujança da vegetação, a "fermosura" dos animaizinhos, e a força incontida dos rios puderam mostrar aos homens que aqui encontravam um outro mundo, seria porém o seu mundo perdido que eles buscariam. Não apenas atualizavam seu estoque de monstros e seres fabulosos, como, ao mesmo tempo, reviviam o sonho da abundância e da felicidade perdidas, reencontrando, aqui, os vestígios da pureza original que quase esquecêramos. A anhuma associada à fênix ou mesmo ao unicórnio, lagartas fabulosas que se tornavam não apenas borboletas mas colibris, e mesmo as plantas, como a flor do maracujá em que se inscrevem os sinais da Paixão, tudo podia oferecer "larga matéria para caçadores de símbolos e hieróglifos". Cf. Sérgio Buarque de Holanda. Visão do paraíso..., op.cit., p.223. Mais comedido, sem dúvida, José da Silva Lisboa não vai em busca do aspecto paradisíaco destes trópicos, embora possa notar, na natureza brasileira, os traços de uma Bondade divina nem sempre evidente, mas existente. No segundo volume da Constituição moral, comparada a "Bondade de Deos" à bondade do soberano ("Pai da Patria"), Cairu encontra, na natureza brasileira, dois singulares exemplos da benignidade do Criador: "No Brasil he digno de se notar hum exemplo da Bondade Divína ao pequeno animal quadrupede, conhecido pelo nome vulgar de Gambá, á que os Naturalistas derão o nome de Viverna marsupialis, por lhe ter o Author da Natureza dado na propria pelle uma bolsa, onde traz os filhos. Vê-se outro no pequeno passaro chamado João de Barros, que forma a sua casa de huma perfeita abobeda de barro, com huma parede no meio, que divide a salla em dous quartos, sendo hum recatado, para não serem expostos ao ar os filhos, que ahi resguarda." José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.124. Interessante caminho de pesquisa seria a avaliação cuidadosa desta relação que mantém o autor da Constituição moral com a "Natureza", como fonte de interpretação e sentido para o mundo social. Esvaziada de encantamentos, como já tivemos a oportunidade de notar, a natureza pode, porém, em momentos como este, em que se lembram o gambá e o joão-de-barro, revelar atributos divinos. Não fora certa secura analítica a marcar o catecismo, e a rareza de uma passagem como esta, e nos poríamos já a sondar os traços originais de uma bondade da natureza e talvez do homem "natural", como aquela que muitos românticos, século XIX adentro, tratariam de louvar e desenvolver, revivendo, num outro plano, a vertigem primeira com a delícia dos trópicos, e a miragem de uma terra intocada e gentil. Completamente diversa, entretanto, é a "Natureza" de Cairu. Nela, encontram-se também os sinais da constituição humana, mas numa chave civilizacional que recusa o "puro" e o "intocado", e, sobretudo, deverá recusar a idéia paradoxal da civilização corruptora. A refutação vigorosa de Rousseau, neste sentido, pode estremar José da Silva Lisboa daqueles que idealizariam o herói nativo, embora o desejo da "fundação" nacional possa aproximá-lo de autores da primeira geração romântica. O velho visconde, a propósito, participaria, no início da década de 1830, da Sociedade Filomática do Rio de Janeiro, de que eram sócios, igualmente, Martim Francisco e Antonio Carlos, José Martiniano de Alencar (o pai), Evaristo da Veiga, Bernardo Pereira de Vasconcelos, Montalverne e Torres Homem. Cf. Otávio Tarquínio de Souza. História dos fundadores do Império no Brasil, apud Maria Orlanda Pinassi. Três devotos, uma fe, nenhum milagre: Nitheroy Revista Brasiliense de Ciências, Letras e Artes. São Paulo: Editora UNESP, 1998, p.78. Lembre-se, entretanto, que esta mesma "natureza", em Rousseau, é tão intocada quanto intangível, senão obscura. Não há uma "natureza", à maneira dos moralistas, na qual se depositem os sinais que cabe apenas decifrar para se atingir alguma felicidade terrena. A natureza é, ela própria, uma condição tragicamente perdida. O discurso sobre a desigualdade dos homens, endereçado à Academia de Dijon, deixa-se marcar, aliás, com uma epígrafe aristotélica:

Seguir a natureza, portanto, tem o sentido ético, próprio de uma reflexão de cunho clássico, embora possa perturbar-nos, no discurso de Cairu, o fato de que toda a delicadeza com que eventualmente se discute a natureza humana dá lugar a uma cadeia de certezas, a qual termina, paradoxalmente, por abafar a discussão ética, tornando possível que apareça um catecismo, no lugar de um ensaio sobre o humano e as contigências de sua ação. Uma forma acabada e conclusiva, onde um leitor exigente esperaria ver, talvez, as finuras da discussão filosófica.

Se classicamente a ética se desenha sob um céu de valores indiscutíveis e intangíveis, não será menos clássica a riqueza e a preciosidade das discussões sobre a adequação da conduta humana, em face deste céu que não cabe a nós, com nossa precariedade e a fugacidade de nosso ser, discutir. Caberá, isto sim, discutir os meios para ascender a uma postura excelente e virtuosa.

Cairu, em sua Constituição moral, parece sentir, diante da dissolução do quadro social, a necessidade de (re)acender aquele lume celeste, iluminando o caminho de seus jovens leitores. Mas parece, também, que a luz do patriotismo pode cegar e enganar os homens, fazendo-os crer no único e bom caminho de uma Ordem cuja transcendência se lhes afigura inquestionável, porque é a ordem da Cidade que se mantém, contra todos os arroubos loucos das paixões, contra todo desvio, contra o caos que se esconde no olho do furação revolucionário, sempre mais perto do que possam crer os ignorantes.

\* \* \*

No capítulo sexto do "Supplemento" à Constituição moral, e deveres do cidadão, José da Silva Lisboa se refere às paixões, lembrando havê-las ordenadas e desordenadas.<sup>74</sup>

<sup>&</sup>quot;Non in depravatis, sed in his quae bene secundum naturam se habent, considerandum est quid sit naturale". O natural não se busca ao depravado, mas aos que bem se conformam à natureza. Busca tão mais melindrosa, quanto a natureza mesma se perca em brumas, como "um estado que não mais existe, que talvez nunca tenha existido, que provavelmente jamais existirá, e sobre o qual se tem, contudo, a necessidade de alcançar noções exatas para bem julgar de nosso estado presente". Cf. Jean-Jacques Rousseau. "Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens" (trad. Lourdes Santos Machado), in *Rousseau*. São Paulo: Abril, 1973, p.234-235. ("Os Pensadores", vol. XXIV.)

<sup>74</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento", p.16-22.

Preocupam-no especialmente as últimas, por exorbitarem "da boa Ordem Moral", tendendo "a damno e maleficio". Violência, desordem e desrazão formam um amálgama deletério:

Toda a paixão desordenada he violenta, ainda que artificiosamente se concentre, occulte, e dissimule a inquietação do espirito, e turbação do corpo. Ella rompe em excessos de actos externos impetuosos e mortiferos, ora instantaneamente, ora por intervallos. Ella pressuppõe ardencia de imaginação, e ignorancia, ou cegueira de entendimento, que impede ver a verdade, deliberar com circunspecção; e porisso se diz, que não se póde obrar bem na força e *fogo das paixões*, e que o *apaixonado* está *fóra de si*, e se desatina á actos de demencia como louco rematado e phrenetico.<sup>75</sup>

Uma passagem assim pretende pôr o leitor diante de um quadro tumultuário, permitindo-lhe que lobrigue, na prosa brilhante, o fogo patético das revoluções, resultado do frenesi dos dementes. Uma vez mais, o tom se revela nosológico, porquanto as imagens sejam mantidas em torno desta "ardencia de imaginação", tão nociva para o corpo social.

O discurso é o de um censor, e não será casual se, precisamente neste capítulo, Cairu lamente que os

governos modernos bem á sua custa tem experimentado os pessimos effeitos da liberdade de falla e escripta, com que Novadores, e Demagogos excitarão as paixões do vulgo contra reis, padres, nobres, e ricos, e ainda sabios e artistas eminentes, affectando commiseração do indigente corpo dos trabalhadores mechanicos, attribuindo a sua miseria, e desigualdade de condição, á Administração, promettendo-lhes imaginaria felicidade de *Optimismo Político*. 76

<sup>75</sup> Idem, "Supplemento", p.17.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Idem, "Supplemento", p.19. "Cairu comparava a liberdade civil e de imprensa ao vinho espirituoso, que atordoa as cabeças fracas e arruína os estômagos débeis. No último número do Conciliador [do Reino Unido], dizia que se a censura 'não obstasse os desvarios no vulgo', mais depressa se aceleraria a época das desordens totais. Achava que aqueles que sabem manejar as armas da calúnia e do ridículo, num ambiente de ampla liberdade de imprensa, teriam incomparável vantagem sobre o 'sábio modesto'. Não só pela vulgar suposição de que 'quem dá primeiro, dá duas vezes'; mas também porque pessoas de espírito elevado desdenham medir-se e emparelhar-se com celerados." Isabel Lustosa. Cairu, panfletário..., op.cit., p.10. Sobre tal atividade de José da Silva Lisboa, lembra Alfredo do Valle Cabral que, em 1815, era o futuro visconde de Cairu "censor do Desembargo do Paço, encarregado de examinar as obras para impressão". Diz ainda o biógrafo, que "tal era a consideração e o respeito de que já por esse tempo [os primeiros anos da década de 1820] gozava o conselheiro José da Silva Lisboa, que foi nomeado inspector geral dos estabelecimentos litterarios por acclamação do povo fluminense em 26 de fevereiro de 1821, confirmada por d. João VI por decreto da mesma data, e pelo principe regente d. Pedro proclamada na Praça da Constituição a sua honrosa nomeação regia, a que se addiu a de Director dos estudos. Este seu novo encargo era em verdade melindroso e enfadonho, porquanto lhe trazia o onus de fazer a censura de todas as obras destinadas á imprensa, de que já se achava incumbido na qualidade de censor do Desembargo do Paço; mas neste emprego publico, como em todos que occupou, soube elle desempenhar-se de modo satisfactorio e a contento geral". Relata ainda o biógrafo, sempre em tom encomiástico, sua "assiduidade admiravel na Imprensa Nacional", de cuja mesa diretora fez parte por dezoito anos, de 1808 a 1826, quando se tornaria senador do Império pela província da Bahia, já agraciado com o título de barão de Cairu. Cf. Alfredo do Valle Cabral. "Vida e Escriptos de José da Silva Lisboa, visconde de Cayrú" [1881], in Cairú. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1958, p.15-71. Sobre a censura, no período joanino, leiam-se Leila Mezan Algranti. "Censura e comércio de livros no período de permanência da corte portuguesa no Rio de Janeiro (1808-1821)", Revista Portuguesa de História, Faculdade de Letras/Universidade de Coimbra, XXXIII, 1999, p.631-663; Lúcia Maria Bastos P. Neves. "Censura, circulação de idéias e esfera pública de poder no Brasil, 1808-1824", op.cit., p.665-697.

A liberdade de fala e escrita abre caminho a demagogos e incendiários da imaginação popular, e ainda o "fogo das paixões" assusta o catequista. No extrato sobre as paixões desordenadas, ao referir-se à loucura do apaixonado, José da Silva Lisboa lembrara, em nota, a Epístola aos Romanos, quando Paulo assevera que, mergulhados no mundo danado da carne, "as paixões do peccado obravão em nossos membros, para darem fructos á morte" (Rom, 7, 5).

A "morte", lembre-se, é ali a entrega ao mundo, e a uma lei estranha à mensagem do Cristo, tanto a lei romana, porventura, quanto a mosaica. É a novidade do Espírito que se punha, finalmente, contra a velhice da lei (...serviamus in novitate spiritus et non in vetustate litterae, na Vulgata). Lei, precisamente, que engendra o pecado (...cum venisset mandatum, peccatum revixit).

A libertação proposta pelo missivista é a de Cristo, e significa, entretanto, a morte para o mundo da carne, em que o pecado é nosso hóspede (...habitat in me peccatum). Lembre-se, aqui, a morte torturada de madre Maria Angélica, consumação de uma morte lenta para o mundo, a "morte em vida" de Bérulle, que a religiosa abraçou desde que se desvencilhou de sua casa, infância e parentes. Desde que se desvencilhou do desejo pelo mundo, ou do desejo, apenas.

O encontro em Cristo, o casamento místico, fazia-se entrementes, necessariamente, contra o mundo, e apartado dele. Este é o ponto a separar jansenismo e a empresa cristalina de Cairu: o anti-jesuitismo de José da Silva Lisboa não esconde a vontade missionária que preside sua pregação, crente na Lei cristã, mas igualmente interessado nas leis dos homens, o catecismo escrevendo-se, afinal, "conforme o Espirito da Constituição do Imperio".

Se as "paixões do pecado" obram em nossos membros (e vimos já o alcance metafórico destes membros que carregam o desejo incontrolável), há que estacá-las, ainda neste mundo. A empresa jansenista, mas sobretudo sua leitura radical da mensagem paulina, tornar-se-ia incompreensível para um homem compromissado com o mundo do século, com as leis de um Império nascente e promissor, ameaçado, entretanto, pelo furor pático dos revolucionários.

A Revolução habitava o horizonte do escritor baiano, expondo seus tentáculos, capazes de abalar as estruturas de uma sociedade estabelecida, isto é, de uma economia bem

assentada, com o dever do trabalho a manter atados os nós de uma gigantesca malha, que a desordem e o caos ameaçavam descoser:

Hum dos maiores maleficios das Revoluções he o soltar dos laços da subordinação, e do dever do trabalho, regular e paciente, as classes industriosas, dando aos individuos ousadias insolentes para exorbitarem da propria esphera (*Mirabeau*, hum dos mais atrabiliarios Coryphêos da Cabala Revolucionaria da França, apregoou, que se devião castigar nos ricos os crimes dos pobres, como causas delles), e de, em lugar de cada obreiro ter a justa emulação de rivalisar em barateza e perfeição d'obra na sua arte entre os seus iguaes em mestér, e (por assim dizer) conseguir excellencia a alteza da mestrança e principado na respectiva classe, pela preeminencia de sua habilidade e destreza; se arrojão temerarios ao vacuo cahotico de ambição desordenada de soberania politica, mais desenvoltos e desorientados que os atomos de Epicureo na immensidade do espaço, ou das muleculas d'agoa do salitre reduzidas á vapôr pela explosão da polvora.<sup>77</sup>

Vejamos o que vai dentro desta polvorada epicuriana, com vistas a melhor compreender o lugar da Revolução e da Ordem, na imaginação de José da Silva Lisboa.

\* \* \*

Na senda de uma secular condenação, Cairu recusa o legado do filósofo de origem ateniense, associando suas idéias atômicas a uma desenvoltura e uma desorientação explosivas. Embora o plano seja o da desordem política, vale sondar o significado deste temor diante do "vacuo cahotico", que é também atenção aos princípios da teoria epicuriana.

Provém de Diógenes Laércio a relação de apotegmas contidos numa carta de Epicuro, endereçada a Heródoto. Ali, a infinitude e o movimento desvelam uma física inaceitável para Cairu, como inaceitável, para um seguidor de Aristóteles, seria a existência mesma do vazio, e o infinito nele contido:

[...] illimité est le tout à la fois par le nombre des corps et par la grandeur du vide. Car si le vide était illimité, mais les corps en nombre fini, les corps ne demeureraient nulle part, mais ils seraient emportés et dispersés à travers le vide illimité, n'ayant rien pour les soutenir et les renvoyer dans les heurts; et si le vide était fini, les corps en nombre illimité n'auraient pas de lieu où prendre place.<sup>78</sup>

Infinitos corpos, num infinito espaço vazio. Resta entender o movimento possível que se abriga nesta imensidão:

José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Supplemento", p.19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Diogène Laërce. Vies et doctrines des philosophes illustres (dir. Marie-Odile Goulet-Cazé), Livre x (trad. Jean-François Balaudé). S.l., Le livre de poche, 1999 (La Pochothèque, Classiques Modernes), p.1269.

Les atomes ont un mouvement continu perpétuel, et certains s'éloignent à une grande distance les uns des autres, tandis que d'autres gardent leur vibration sur place, lorsqu'ils se trouvent détournés dans un enchevêtrement, ou sont recouverts par des atomes enchevêtrés. En effet, c'est la nature du vide qui, délimitant chaque atome en lui-même, conduit à cela, puisqu'elle n'est pas capable de fournir un soutien; et en même temps la solidité qu'ils ont, produit dans l'entre-choc la vibration en retour, dans la mesure où l'enchevêtrement autorise le retour à la situation initiale, à la suite de l'entre-choc. Et il n'y a pas de commencement à ces mouvements, puisqu'en sont causes les atomes, et le vide. <sup>79</sup>

Não há sustentação fixa neste universo, nem cabe imaginar, nele, a física de um mundo sublunar, oposta à metafísica do supralunar. Tudo movimento ou vibração nesta imensidão vazia, apontando, ademais, a idéia – apavorante, para Cairu – de uma multiplicidade de mundos, possível e concebível graças à aceitação do ilimitado dos átomos, no infinito do espaço.<sup>80</sup>

Trata-se de um mundo em movimento, não há dúvida, tornando-o inquietante a sua inconstância e pluralidade. Epicuro falava de um mundo também desfeito, de uma civilização que abandonara o período helênico, sofrendo a dominação macedônia. Sua solução ética aponta o Jardim, a ataraxia que mantém em mente os elementos gerais e capitais, e a entrega às afecções presentes e às sensações, consignando uma *philia* infensa ao terror do mundo, distante da turba e de toda sorte de tirania.

<sup>79</sup> Idem, p.1269-1270.

<sup>80</sup> Temas que movimentaram, sem dúvida, as mentes do século XVII. Ser epicuriano podia significar uma recusa - logo reconhecida como libertina - do legado tradicional da Filosofia. No registro fantástico de Cyrano de Bergerac, a propósito, um divertido passeio por outros mundos, como os Impérios do Sol ou da Lua, podia iniciar-se, não por acaso, com uma máquina que se valia do vazio ("le vuide"): "Huit jours durant je charpentai, je rabotai, je collai, enfin je construisis la machine que je vous vais décrire. Ce fut une grande boîte fort légère et qui fermait fort juste; elle était haute de six pieds ou environ, et large de trois en carré. Cette boîte était trouée par en bas; et par-dessus la voûte qui l'était aussi, je posai un vaisseau de cristal troué de même, fait en globe, mais fort ample, dont le goulot aboutissait justement, et s'enchâssait dans le pertuis que j'avais pratiqué au chapiteau. Le vase était construit exprès à plusieurs angles, et en forme d'icosaèdre, afin que chaque facette étant convexe et concave, ma boule produisît l'effet d'un miroir ardent.[...] Quand le Soleil débarrassé de nuages commença d'éclairer ma machine, cet icosaèdre transparent qui recevait à travers ses facettes les trésors du Soleil, en répandait par le bocal la lumière dans ma cellule; et comme cette splendeur s'affaiblissait à cause des rayons qui ne pouvaient se replier jusqu'à moi sans se rompre beaucoup de fois, cette vigueur de clarté tempérée convertissait ma châsse en un petit ciel de pourpre émaillé d'or. J'admirais avec extase la beauté d'un coloris si mélangé, et voici que tout à coup je sens mes entrailles émues de la même façon que les sentirait tressaillir quelqu'un enlevé par une poulie. J'allais ouvrir mon guichet pour connaître la cause de cette émotion; mais comme j'avançais la main, j'aperçus par le trou du plancher de ma boîte, ma tour déjà fort basse au-dessous de moi; et mon petit château en l'air, poussant mes pieds contre-mont, me fit voir en un tournemain Toulouse qui s'enfonçait en terre. Ce prodige m'étonna, non point à cause d'un essor si subit, mais à cause de cet épouvantable emportement de la raison humaine au succès d'un dessein qui m'avait même effrayé en l'imaginant. Le reste ne me surprit pas, car j'avais bien prévu que le vuide qui surviendrait dans l'icosaèdre à cause des rayons unis du Soleil par les verres concaves, attirerait pour le remplir une furieuse abondance d'air, dont ma boîte serait enlevée, et qu'à mesure que je monterais, l'horrible vent qui s'engoufferait par le trou ne pourrait s'élever jusqu'à la voûte, qu'en pénétrant cette machine avec furie il ne la poussât qu'en haut. [...]" Cyrano de Bergerac. "Les États et Empires du Soleil", in Libertins du XVIIe siècle (éd. Jacques Prévot). Paris: Gallimard, 1998 (Bibliothèque de la Pléiade), p.1014-1016. Devo a lembrança a Jean-Charles Darmon, em observação feita em meio a um seminário. 81 Cf. José Américo Motta Pessanha. "As delícias do Jardim", in Adauto Novaes (org.) Ética, op.cit., p.63.

Entretanto, a imaginação de José da Silva Lisboa parece reter o tradicional desconforto causado pela radicalidade de uma filosofia que aposta no prazer, e num certo isolamento. Talvez a presença de Epicuro, na Constituição moral, e deveres do cidadão, não se explique senão pela utilização pontual daquela imagem dos átomos a vagabundear, desorientados e velozes, na imensidão do espaço. Se assim fôr, porém, apenas esta imagem seria suficiente para perceber onde andará o terror de Cairu: "se arrojão temerarios ao vacuo" os indivíduos (os átomos, se mantida a forma grega solução, fugindo a seus lugares fixos, onde a justa emulação os mantém, ou deveria mantê-los. Insolência e ousadia caracterizam estes elementos que exorbitam "da propria esphera". A física pode ensinar e marcar o devido lugar dos homens, num mundo de que são banidos os entrechoques.

Mas o que exatamente apavora o autor da Constituição moral, e deveres do cidadão? Creio que a chave epicuriana nos ajude a entender seu temor diante da dissolução; nem tanto, talvez, a dissolução em si do tecido social, ou a falência do organismo coletivo, como a vertigem mesma que se guarda no momento crítico e breve da soltura, do soltar-se dos laços, quando o desenho preciso imaginado se desfaz para aparecer – o quê?

Conquanto admirasse a poesia edificante, é ainda o princípio poético que incomoda o catequista – princípio de uma poesia dos fragmentos, poderíamos talvez dizer. Lucrécio, latinizando Epicuro, pode nos auxiliar a compreender o moralista brasileiro, ali onde se expressa o desvio ligeiro dos átomos, movimento sutil a prenunciar, no seio da natureza, a dimensão da liberdade. Primeiramente, o poeta da natureza das coisas arde por ensinar o desvio:

En ce domaine je brûle encore de t'apprendre ceci: dans la chute qui les emporte, en vertu de leur poids, tout droit à travers le vide, en un temps indécis, en des lieux indécis, les atomes dévient un peu; juste de quoi dire que le mouvement est modifié. Sans cette déclinaison, tous, comme goutes de pluie, tomberaient de haut en bas dans le vide infini.

<sup>82</sup> Há outro momento, porém, em que Epicuro é convocado por Cairu, como representante dos filósofos duvidosos, incapazes de aceitar a divina Providência: "o antigo philosopho Epicuro, que negou a existencia de Deos, sendo convencido de seu erro, todavia negou a Providencia Divina; e não teve para esse novo erro outro motivo mais do que dizer, que era insupportavel a idéa de huma Divindade em toda a parte presente, e sendo esse sempitemo Senhor sempre testemunha, e regente de todos os actos dos homens, a quem dia e noite temessemos". José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.133.

 <sup>83</sup> Comentando a poesia de Lucrécio, José Kany-Turpin lembra que Cícero, fiel à etimologia, traduzira os átomos por individua. Cf. "Notes", in Lucrèce. De la nature (De rerum natura) (trad. José Kany-Turpin). Paris: Flammarion, 1998, p.470.
 84 Penso nos trabalhos de Joaquim Brasil Fontes, notadamente em seu Eros, tecelão de mitos. Cf. Joaquim Brasil Fontes. Eros, tecelão de mitos: a poesia de Safo de Lesbos. São Paulo: Estação Liberdade, 1991.

Entre eux nulle rencontre, nul choc possible. La nature n'aurait donc jamais rien créé. Mais, si l'on pense que les atomes plus lourds, allant en ligne droite plus vite à travers le vide, tombent sur les plus légers et produisent ainsi les chocs à l'origine des mouvements créateurs, on s'écarte bien loin du raisonnement vrai. Tout ce qui tombe à travers l'onde ou l'air subtil doit accélérer sa chute à proportion de son poids, parce que le corps de l'eau et la nature ténue de l'air ne peuvent retarder également toutes les choses mais plus vite cèdent aux plus lourdes, vaincus. Nulle part au contraire, à nul moment, le vide ne saurait exister sous un corps, qu'il ne lui cède aussitôt, comme le veut sa nature. Ainsi tous les atomes doivent-ils dans le vide inerte aller à vitesse égale malgré leurs poids inégaux. Jamais donc les plus lourds ne pourront tomber d'en haut sur les plus légers ni produire d'eux-mêmes les chocs qui sont à l'origine des mouvements divers grâce auxquels la nature accomplit son œuvre. Oui, encore une fois, il faut que les atomes dévient un peu, d'un minimum, pas davantage, ainsi nous n'inventerons pas des mouvements obliques démentis par la réalité. Car, nous le voyons bien, c'est un fait d'expérience: en chute libre les corps pesants ne peuvent d'eux-mêmes se mouvoir à l'oblique de façon perceptible. Mais qu'ils ne dévient nullement de la verticale, qui de soi-même pourrait donc s'en apercevoir? 85

<sup>85 &</sup>quot;Illud in his quoque te rebus cognoscere auemus,/ corpora cum deorsum rectum per inane feruntur/ ponderibus propriis, incerto tempore ferme/ incertisque locis spatio depellere paulum/ tantum quod momen mutatum dicere possis./ Quod nisi declinare solerent, omnia deorsum, imbris uti guttae, caderent per inane profundum, nec foret offensus natus, nec plaga creata/ principiis: ita nil umquam natura creasset./ Quod si forte aliquis credit grauiora potesse/ corpora, quo citius rectum per inane ferantur,/ incidere ex supero leuioribus atque ita plagas/ gignere quae possint genitalis reddere motus,/ auius a uera longe ratione recedit./ Nam per aquas quaecumque cadunt atque aera rarum./ haec pro ponderibus casus delerare necessest./ propterea quia corpus aquae naturaque tenuis/ aeris haud possunt aeque rem quamque morari / sed citius cedunt grauioribus exsuperata./ At contra nulli de nulla parte neque ullo/ tempore inane potest uacuum subsistere rei./ quin, sua quod natura petit, concedere pergat;/ omnia quapropter debent per inane quietum/ aeque ponderibus non aequis concita ferri./ Haud igitur poterunt leuioribus incidere umquam/ ex supero grauiora, neque ictus gignere per se/ qui uarient motus per quos natura gerat res./ Quare etiam atque etiam paulum inclinare necessest/ corpora; nec plus quam minimum, ne fingere motus/ obliquos uideamur et id res uera refutet./ Namque hoc in promptu manifestumque esse uidemus/ pondera, quantum in sest, non posse obliqua meare,/ ex supero cum praecipitant, quod cernere possis./ Sed nihil omnino <recta> regione uiai/ declinare quis est qui possit cernere sese?" Lucrèce. De la nature (De rerum natura), op.cit., p.126-129. No capítulo "Dos Deveres ao Governo", no terceiro volume de seu catecismo, José da Silva Lisboa lembra Lucrécio, a propósito de "casos extremos de tyrannia insuportavel", quando se deve indulgência aos insurgentes, embora, segundo o moralista, "ainda nesses casos, a Moral Publica não dá conselhos, nem palliativos: são Phenomenos Sociaes, que tem por causa occulta força das cousas, e Decretos da Providencia, para castigo dos máos Regedores dos Estados, que tem, extremosa e incorrigivelmente, abusado do Sagrado Deposito da Authoridade Legitima". Quanto a esta "occulta força das cousas", lembram-se, em nota de rodapé, os versos de Lucrécio: "Vsque adeo humanas uis abdita quaedam/ opterit et pulchros fascis saeuasque securis/ proculcare ac ludibrio sibi habere uidetur" ("tant quelque force obscure broie les destinées humaines,/ renverse sous nos yeux les glorieux faisceaux,/ les haches cruelles, jouets de son caprice"). Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte III, p.18; Lucrèce. De la nature (De rerum natura), op.cit., p.382-383.

Sutil desvio, tão mais inquietante quanto não se possa acompanhá-lo (quis est qui possit cernere sese?). Não apenas o movimento se guarda neste universo feito de vazio e partículas entrechocando-se, mas também o desvio ou a declinação ali está, isto é, a possibilidade mesma da surpresa, poderosa desde que são ligeiros e múltiplos os movimentos, como no mundo das máximas, aliás, no qual conduz-se o leitor com delicadeza, desviando-o, ligeira e graciosamente, do sentido esperado ou comum. 86

Trata-se da importância da *ordem* e do desvio dela, no interior da escrita, tema que nos coloca diante de dois autores tão diversos, como La Rochefoucauld e o visconde de Cairu. <sup>87</sup> Vale ouvir a poesia latina, pois se trata, para todos, de enfrentar o vazio em que tudo é possibilidade, em que se guardam mundos insuspeitados, como nos pôde ajudar a perceber Cyrano de Bergerac, que deixamos, há algumas páginas, em sua máquina movida a vazio, abandonando velozmente Toulouse.

<sup>86</sup> Vale a pena acompanhar o percurso de Alain Montandon "vers la maxime", desde a universalidade e constância das máximas que transportam a sabedoria ancestral, normativamente, funcionando como molde da ação, até a forma paradoxal que adquirem com La Rochefoucauld. O movimento de desprendimento do aspecto propriamente sentencioso guarda esta relativa soltura em relação às normas, permitindo o nascimento das pointes, ou como quer que se chame ao paradoxo da máxima de La Rochefoucauld, tantas vezes referida ao brilho das pedras preciosas, e infalivelmente odiada pelos amantes dos grandes edifícios discursivos: "'Diamants', 'rubis' pour H. Taine, 'tourbillon d'étincelles' (A. Vinet), 'petites médailles de l'or le plus fin et du relief le plus vif' (V. Cousin), l'éclat du bijou ou de la médaille retient l'attention, mais la forme discontinue du texte ne plaît pas à tous ceux qui tiennent à la rhétorique du style lié et du développement organique. Brunetière ne mâche pas ses mots: 'Ce n'est pas un grand écrivain. Pour l'être, il lui manque en effet trop de choses, la continuité, le souffle, la fecondité'. D'autres lui reprochent la monotonie: 'dans cet éclat même, comme dans la thèse fondamentale, il y a quelque chose de monotone. De l'esprit, encore de l'esprit, et toujours de l'esprit' (J. Bourdeau)". Alain Montandon. Les formes brèves, op.cit., p.37. O convite ao desvio do sentido esperado ou comum pode ser, finalmente, uma forma de politesse: "Bouhours, alléguant Horace, accuse la brièveté d'être responsable de cette obscure densité. En effet, il arrive d'ordinaire qu'à force de serrer les choses, on les étrangle, et on les étouffe pour ainsi dire: si bien qu'une pensée est confuse dès qu'elle n'a pas l'étendue qu'elle doit avoir'. Mais inversement, il faut répondre au désir de plaire, c'est-à-dire de ménager l'amour-propre du lecteur en lui laissant sa part de vive intelligence. Au contraire du traité scolastique qui épuise sa matière ('une maxime qui a besoin de preuves n'est pas bien rendue', disait Vauvenargues), l'inachèvement n'est ni un défaut ni le signe d'une impuissance, mais un égard et une polittesse, l'obscurité pouvant par ailleurs être génératrice de sens. Enfin l'obscurité n'est pas forcément là où l'on pense: elle peut être dans les notions les plus simples et apparement les plus claires dont l'analyste suggère et dévoile la complexité". Idem, p.45. Mais uma vez, o desvelamento se assemelha à iluminação, como sugerem tantas imagens das máximas como fonte de um brilho fugaz e poderoso; imagens cuja origem poderíamos buscar, porventura, sempre com o auxílio de Jean Lafond, na expressão lumina orationis, de Quintiliano. Cf. Jean Lafond. "Des formes brèves aux XVIe et XVIIe siècles", in Jean Lafond (éd.). Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVI et XVII siècles). Paris: Vrin, 1984, p.105, n.25.

87 Sobre a questão da ordem das máximas e sua concisão (isto é, sua ordem interna), leiam-se as observações de Jean Lafond,

recém-referido ensaio, sobre a dificuldade de classificar, em relação a seus efeitos, as várias formas breves (réflexions, sentences, maximes, aphorismes, apophtegmes...), e o interesse em perceber, em todo o caso, a conformação de uma escritura que escolhe o "aticismo", em detrimento do "asianismo". Cf. Idem, p.106. Tanto mais interessante lembrar que a utilidade deste estilo cortante e seco (fragmentário), mas fundamentalmente moralizante, não seria de todo recusada pelo visconde de Cairu, que contrapõe, às máximas de La Rochefoucauld, sentenças tiradas às Epístolas de Paulo e Pedro, como veremos. Ainda sobre a ordem nas máximas, leiam-se Pierre Lerat. "Le distinguo dans les Maximes de La Rochefoucauld", in Jean Lafond (éd.). Les formes brèves de la prose et le discours discontinu..., op.cit., p.91-94; Jean-Pierre Beaujot. "Le travail de la définition dans quelques maximes de La Rochefoucauld", in Jean Lafond (éd.). Les formes brèves de la prose et le discours discontinu..., op.cit., p.95-99. Sobre os fragmentos, embora tendo por referência La Bruyère, leia-se ainda Pascal Quignard. Une gêne technique à l'égard des fragments. Paris: Fata Morgana, 1986.

É enfim a natureza do vazio, do *inane* (nesta feliz confluência de sentidos entre o latim e o português), que apavora ou atrai, conforme nos reportemos a um ou outro autor. "Temerario", "desorientado", "desenvolto" e "cahotico" é o explosivo mundo epicuriano, para Cairu. Para Lucrécio, a própria liberdade se revela neste desvio possível, necessariamente sutil. A beleza da passagem autoriza mais uma longa referência:

Enfin, si tout mouvement s'enchaîne toujours, si toujours d'un ancien un autre naît en ordre fixe et si par leur déclinaison les atomes ne prennent l'initiative d'un mouvement qui brise les lois du destin et empêche les causes de se succéder à l'infini, libre par toute la terre, d'où vient aux êtres vivants, d'où vient, dis-je, cette volonté arrachée aux destins qui nous permet d'aller où nous conduit notre plaisir et d'infléchir nous aussi nos mouvements, non pas en un moment ni en un lieu fixés mais suivant l'intention de notre seul esprit? Car, en ce domaine, la volonté de chacun prend évidemment l'initiative et c'est à partir d'elle que les mouvements se distribuent dans les membres. Ne vois-tu pas qu'à l'instant où s'ouvrent les stalles le désir des chevaux n'arrive pas à s'élancer aussi vite qu'il se forme dans leur esprit? Car toute la masse de matière dans le corps doit être mise en branle à travers les divers membres et suivre d'un commun effort l'intention de l'esprit.. Ainsi, vois-tu, la source du mouvement est le cœur, c'est de la volonté qu'il procède tout d'abord, puis il se communique à l'ensemble de l'organisme. Rien de tel lorsque nous avançons, poussés par une force étrangère, puissante et contraignante. Dans ce cas, en effet, toute la matière de notre corps se trouve évidemment entraînée malgré nous jusqu'à ce que la volonté la freine en tous nos membres. Comprends-tu maintenant? Bien qu'une force externe souvent nous pousse et nous fasse avancer malgré nous, ravis, precipités, quelque chose en notre poitrine a le pouvoir de combattre et de résister. C'est à son arbitre que toute la matière doit aussi se plier dans le corps et les membres, se laisser réfréner dans son élan, ramener au repos. Il faut donc reconnaître que les atomes aussi, outre les chocs et le poids, possèdent en eux-mêmes une cause motrice d'où nous vient ce pouvoir puisque rien, nous le voyons, de rien ne procède. Oui, le poids empêche que tout arrive par des chocs, par une sorte de force étrangère, mais si l'esprit n'est pas régi en tous ses actes par la nécessité interne, s'il n'est pas, tel un vaincu, réduit à la passivité, c'est l'effet de la légère déviation des atomes

en un lieu, en un temps que rien ne détermine.88

Talvez nesta evolução em ordem fixa (ordine certo) possa resumir-se, no plano formal, a divergência entre o mundo de Cairu e o mundo dos fragmentos, iluminado, este, pela física epicuriana. Afinal, aquela vontade, municiada do sutil movimento dos átomos, rompe, justamente, a ordem fixa. Voluptuosa vontade, para nos valermos da confusão deixada pelo tempo, e da zelosa desconfiança dos filólogos diante dos manuscritos em que se inscrevia o texto de Lucrécio. 89

Poderosa a imagem destes cavalos aos quais se abrem as estalas, tomando-os um frêmito que provém do coração, e se espalha por seus membros, inebriados pela vontade imperiosa e instantânea. No peito (in pectore nostro), pugna a vontade, contra a ordem do mundo, força estrangeira, possante e contrária (...ictu viribus alterius magnis magnoque coactu). É interessante – inquietante – que a origem desta força da vontade se encerre no mundo físico: possuímos o inato poder do desvio, porque os elementos o trazem em si. Triunfamos sobre a ordem fixa, porque esses mesmos elementos (principia) se movem contra toda previsão possível, neste ligeiro desvio (exiguum clinamen) que, de tão ligeiro, não deixa fixar seu lugar nem seu tempo (nec regione loci certa nec tempore certo).

Referi, no capítulo anterior, a importância da questão da ordem dos aforismos, e creio ter sugerido não apenas a importância da ordem *entre* as máximas, mas também a complexidade de sua ordem intestina, cada sentença sendo construída com absoluta

<sup>88 &</sup>quot;Denique si semper motus conectitur omnis, et uetere exoritur <semper> nouus ordine certo, nec declinando faciunt primordia motus/ principium quoddam quod fati foedera rumpat,/ ex infinito ne causam causa sequatur,/ libera per terras unde haec animantibus exstat, unde est haec, inquam, fatis auolsa uoluntas, per quam progredimur quo ducit quemque uoluptas, declinamus item motus nec tempore certo/ nec regione loci certa, sed ubi ipsa tulit mens?/ Nam dubio procul his rebus sua cuique uoluntas/ principium dat, et hinc motus per membra rigantur./ Nonne uides etiam patefactis tempore puncto/ carceribus, non posse tamen prorumpere equorum/ uim cupidam tam de subito quam mens auet ipsa?/ Omnis enim totum per corpus materiai/ copia conciri debet, concita per artus/ omnis ut studium mentis conixa seguatur;/ ut uideas initium motus a corde creari J exe animique uoluntate id procedere primum J inde dari porro per totum corpus et artus. J Nec similest ut cum impulsi procedimus ictu/ uiribus alterius magnis magnoque coactu./ Nam tum materiem totius corporis omnem/ perspicuums/ nobis inuitis ire rapique, donec eam refrenauit per membra uoluntas./ Iamne uides igitur, quamquam uis extera multos/ pellat et inuitos cogat procedere saepe/ praecipitesque rapi, tamen esse in pectore nostro/ quiddam quod contra pugnare obstareque possit?/ Cuius ad arbitrium quoque copia materiai/ cogitur interdum flecti per membra, per artus./ et proiecta refrenatur retroque residit./ Quare in seminibus quoque idem fateare necessest./ esse aliam praeter plagas et pondera causam/ motibus, unde haec est nobis innata potestas J de nilo quoniam fieri nil posse uidemus. Pondus enim prohibet ne plagis omnia fiant/ externa quasi ui. Sed ne mens ipsa necessum/ intestinum habeat cunctis in rebus agendis,/ et deuicta quasi cogatur ferre patique,/ id facit exiguum clinamen principiorum/ nec regione loci certa ne tempore certo." Lucrèce. De la nature (De rerum natura), op.cit., p.129-131.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Kany-Turpin lembra que, à *voluntas*, presente em Lucrécio, segue-se, na linha seguinte, a *voluptas*, mas nota que esta ordem foi estabelecida pelos editores mais conscienciosos, pois que nos manuscritos está invertida, o que se explicaria, no caso, pela inversão de um copista. Cf. "Notes", in Lucrèce. *De la nature* (De rerum natura), op.cit., p.488. Sábio e atrapalhado copista! Tanto mais quanto cerquemos o campo semântico desta *voluptas*, em tudo oposta à *dolor*.

delicadeza, possuindo, em si mesma, o vazio próprio dos fragmentos, contido (se é possível que ao vazio se contenha) na forma breve.

Cairu, na trilha de certos editores do século anterior ao seu, agrupa as máximas, seleciona, colhe o que lhe interessa e as reagrupa segundo tópicos esclarecedores, limpando os excessos, a confusão, para vencer a aparente desordem do conjunto. Mas o apavorará, igualmente, o movimento interno dos aforismos, como pretendo sugerir.

Trata-se, neste momento, de buscar compreender que o vazio – o "vacuo cahotico" – é o colchão imaterial que envolve os átomos, ou indivíduos, sempre prestes a realizarem o exíguo mas poderoso desvio. Falamos da ordem das coisas, sempre, mas é à ordem política que se volta José da Silva Lisboa, embora a (des)ordem do texto seja, também ela, inquietante, porque anunciadora do desvio dos sentidos.

Ordem, tout court. O autor da Constituição moral, e deveres do cidadão recua diante do vazio, preenche as lacunas, e é a um mundo finito que se dirige e refere. O invisível, os universos paralelos, o desconhecido, tudo se varre para os lados de uma Providência que ao mundo arranja, sem que possamos esclarecer exatamente a origem ou a lógica de seus passos. Mas há um esteio, que a tudo abriga e onde nos reconhecemos, como seres criados que fomos, feitos, aliás, à semelhança do Criador. Sufocante cadeia esta, que a física epicuriana ameaça romper, e – pior – o fará com absoluta delicadeza, sem força excessiva, apenas com o movimento sutil dos princípios, daquilo que desvia, ligeiro, e vibra no mundo físico, ou, se quisermos compreender um texto naturalmente fragmentário, aquilo que vibra, como sentido desviante da palavra. 90

<sup>90</sup> A sondagem dos significados dos vocábulos é sempre proveitosa; assim, no caso do fragmento, "l'étymologie du mot persiste à dénoncer la coupure, la séparation, pour ne pas dire la blessure ou l'opération qui fait d'un fragment ce qu'il est: un être échappé de tout ce qui n'est pas, ou n'est plus, distrait du néant". Cf. A. Guyaux. Poétique du fragment, Essai sur les Illuminations de Rimbaud, apud Françoise Susini-Anastopoulos. L'écriture fragmentaire: définitions et enjeux. Paris: Presses Universitaires de France, 1997, p.2. Quanto ao rompimento da metafísica, pela física epicuriana, vale retomar uma esclarecedora passagem de Jean Lafond, na qual aparecem as idéias de Bayle, expressas no artigo "Epicure" de seu Dictionnaire: "Bayle suggère qu'un 'philosophe chrétien' peut trouver un [...] motif de défendre Epicure, et ce point de vue, pense-t-il, serait partagé par Malebranche. 'Les Anciens, écrit-il dans la remarque S de l'article 'Epicure', ne pouvaient pas concevoir que quelque chose fût fait de rien, et ils en concluaient que la Nature n'a pas été créée. Dans cette perspective, il est moins absurde de soutenir comme faisaient les Epicuriens que Dieu n'étoit pas l'Auteur du Monde [...] que de soutenir, comme faisoient plusieurs autres Philosophes, qu'il l'avait formé, qu'il le conservoit, et qu'il en étoit le directeur.' Et Bayle fait dialoguer un Epicurien et un Platonicien pour aboutir à la réfutation par le premier de toutes les objections du second. 'Nous tirerons de cela, écrit Bayle, quelques consequences au profit des veritez de la Religion Chrétienne. Voyez la Remarque qui suit.' La remarque T développe en effet l'argument 'qu'il est très utile à la vrai Religion que l'on fasse voir que l'éternité de la matiere entraîne après soi la destruction de la Providence divine', et cela, contre les Sociniens, qui se montrent aujourd'hui aussi inconséquents que l'étaient, en leur temps, les Platoniciens. L'auteur des Méditations chrétiennes, dont il cite deux fragments, s'accorderait donc avec lui, pense Bayle, pour admettre 'qu'en faisant l'Apologie d'Epicure telle qu'on l'a vue ex hypothesi dans la remarque précédente on rend beaucoup de service à la vraie Foi'. Une discussion s'ensuit, qui oppose maintenant un Epicurien à un 'Pretre Païen'. Une fois de plus, comme dans la remarque S, l'avantage est donné à

Não estamos, porventura, rondando a questão central de uma poética dos fragmentos, qual seja o fascínio do vazio significante, que a tudo envolve? Pois não é ali, diante do vazio, ou no próprio e ilimitado vazio, que os sentidos dormitam, até que o bom leitor os desperte? Ou antes, não é precisamente ali que o leitor vai aninhá-los – aos sentidos, – para descobri-los na sua vibração, que apenas a leitura terá despertado? Falamos, em todo o caso, e a exemplo do mundo epicuriano, de pequenos desvios por meio dos quais se expressa o espírito, a vontade, ou o que quer que seja a potência criativa dos homens, lendo, escrevendo e lendo novamente. O vazio enseja o desvio, e o sutil movimento dos sentidos então se inicia, como se uma força, provinda do nada, repentinamente levantasse a aldrava que vedava o mundo da poesia, descerrando-o às vistas do leitor. 91

O maravilhamento é o resultado presumível deste mundo que nasce, ou deste mundo impreciso que nasce, fenece e renasce a cada instante, desfaz-se para refazer-se, em átimos. Movimento de resto familiar a um leitor de La Rochefoucauld: uma imagem se forma, clara e precisa, e se desfaz em seguida, para logo após ressurgir, brilhante em seus contornos, ganhando tons, espessura e profundidade novos; ganhando, às vezes, ritmos e voz renovados, surpreendendo sempre, máquina delicada e precisa, leve e profunda, como vimos.

Paradoxal precisão, pois se faz da inconstância e da força imagéticas, e da vibração dos princípios, num jogo em que tudo fica suspenso no ar, diante do vazio. Vazio, uma vez mais, que alimenta e condiciona o movimento, dando partida à poesia, aos átomos ou aos indivíduos que são os elementos a ocupar a arte todavia precisa do moralista. 92

l'Epicurien. Encore qu'il ne partage pas ses conclusions, Bayle reconnaît donc à l'épicurisme, comme le fera Kant, le mérite de la rigueur et il lui attribue, par là même, une place privilégiée dans l'apologétique comme dans la morale chrétienne: seraitce forcer beaucoup sa pensée que d'aller jusqu'à dire que, si l'on tient à être cohérent et fidèle aux 'lumières de la Raison', on ne peut être, au plan de la théologie et de la morale, qu'épicurien ou chrétien?" Cf. Jean Lafond. "Augustinisme et épicurisme au XVIIe siècle", in L'homme et son image..., 1996, op.cit., p.353-354.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Momento de contaminação poética, quando as criaturas mais terríveis, despertas e lépidas, podem revelar-se como o produto maravilhoso da mente humana. No Roteiro Brasílico, de 1822, vemos Cairu secundando Burke, notando que "as obscenas harpyas da Revolução da França surgirão da anarchia do chaos, que gerou tantas coisas monstruosas e prodigiosas; e voando sobre nossas cabeças, cazas e mezas, nada deixárão impolluto e não contaminado". Apud José Soares Dutra. Cairú: precursor da economia moderna, op.cit., p.95.
<sup>92</sup> O moralista, diante do vazio: um poeta ou autor de simples equações? Penso nas palavras de Barthes: "[...] si l'écriture est

vraiment neutre, si le langage, au lieu d'être un acte encombrant et indomptable, parvient à l'état d'une équation pure, n'ayant pas plus d'épaisseur qu'une algèbre en face du creux de l'homme, alors la Littérature est vaincue, la problématique humaine est découverte et livrée sans couleur, l'écrivain est sans retour un honnête homme. [...]" Roland Barthes. "L'écriture et le silence", in Le degré zéro de l'écriture suivi de Nouveaux essais critiques, op.cit., p.60-61. Falando da Literatura, Barthes refere-se à escritura que se aproxima perigosamente do silêncio, desinvestindo os vocábulos de suas consonâncias sociais e simbólicas, anunciando, nos vazios das raras palavras de Mallarmé, por exemplo, uma espécie de suicídio do escritor. Não seria razoável buscar, num autor do século XVII, um exercício assim, ainda mais se o supomos – tal exercício – consciente. Mas é verdade que o vazio, que é silêncio, permanece significante, na amarração "clássica" de La Rochefoucauld, e a própria constatação e descrição pura e simples da máquina da vida humana em sociedade lembra um pouco esse "grau zero" a que se referem os lingüistas lembrados pelo crítico, e a linguagem ideal do jornalismo, o indicativo despontando como "terceiro",

Não menos precisa será a máquina do mundo, imaginada e sonhada pelo visconde de Cairu. Mas o tom é outro, outro o seu universo. Num capítulo da segunda parte da Constituição moral, e deveres do cidadão, intitulado "Observações sobre a origem da crença em Deos", o movimento também é contemplado, embora se encerre em admirável ordem e disciplina:

[...] se só vissemos a materia inerte, sem movimento, nem concerto de partes nas suas multiplicadas relações, seria talvez impossivel ter o espirito a convicção da existencia de Deos, e de hum só Deos. Porém, vendo moção, porporção [leia-se proporção], e ordem, de tantos objectos nos Ceos, e Terra, nos he não menos impossivel deixar de convencermo-nos, que existe hum MOTOR e Ordenador de summa potencia, intelligencia. Que ha designio no Universo, isto, ha signal de Intelligencia, que proporcionou meios á fins, he patente á todos os olhos em grande multidão de cousas. De muitas não conhecemos as chamadas causas finaes; porém, com o progresso das Sciencias Naturaes, estamos descubrindo a razão de cousas, que antes ignoravamos.<sup>93</sup>

Ei-nos exatamente entre dois mundos, embevecidos com as promessas das ciências naturais, mas crentes nas "causas finaes", que resistem tão fortemente, no pensamento de Cairu, a tornar-se laicas. A ordem divina se inscrevia e nomeava, ainda, na ordem natural, e precisaríamos de cientistas mais "modernos", para alcançar o apagamento – ou esquecimento – dos traços divinos da Ordem, convertendo-a, finalmente, em simples ordem econômica.

Vimos já, no capítulo anterior a este, como a laicização marca a gênese de uma ciência nomológica como a Economia, que vai abandonando – e apagando – sua ascendência moral. Um homem inteligente como Cairu, postado entre dois mundos, pode nos ajudar a recuperar o que se apagou, para perceber que a Ordem permanece, marcando a harmonia e a disciplina modernas, anunciando a mais eficaz das imagens do controle do mundo: o relógio...

Se vissemos pela primeira vez a hum Relogio apontando, e dando horas, de modo sempre regular, e constante, quem não seria convencido, que fóra de tal Relogio

entre o subjuntivo e o imperativo. "Palavra transparente", eis o horizonte em que nos vemos, com Barthes: "si l'écriture de Flaubert contient une Loi, si celle de Mallarmé postule un silence, si d'autres, celles de Proust, de Céline, de Queneau, de Prévert, chacun à sa manière, se fondent sur l'existence d'une nature sociale, si toutes ces écritures impliquent une opacité de la forme, supposent une problématique du langage et de la société, établissant la parole comme un objet qui doit être traité par un artisan, un magicien ou un scripteur, mais non par un intellectuel, l'écriture neutre retrouve réellement la condition première de l'art classique: l'instrumentalité". Idem, p.60. Difficil compreensão do "clássico", é verdade, porque o torna refém da forma. Não creio que os autores modernos possam ajudar a "compreender" realmente La Rochefoucauld, mas é nosso direito (senão nosso dever), modernamente, buscar ressonâncias e re-significações, porque a nossa compreensão foi, ela mesma, manchada pelo tempo e pelas leituras que ele comporta. De qualquer maneira, é o próprio Barthes quem lembra a relativa "modernidade" da forma (cuja estrutura é seu fim) que faz, do jogo verbal, o mecanismo de acesso à tragédia, postando o sujeito interrogado (o honnête homme) diante de sua própria morte iminente, espécie de Édipo descobrindo-se a esfinge, o sujeito anunciando seu fim. Leia-se, a propósito, o já referido ensaio sobre as máximas. Cf. Roland Barthes. "La Rochefoucauld: 'Réflexions ou Sentences et maximes'", in Le degré zéro de l'écriture suivi de Nouveaux essais critiques, op.cit., p.86-88.

existe alguma pessoa intelligente, que lhe deo o movimento, e ajustamento tão harmonico das partes? Que diriamos, se ainda mais vissemos (o que ainda não se verificou) que tal Relogio continha em si outro igual relogio mais pequeno, porém em tudo igual ao maior, e esse pequeno a outros menores semelhantes, e sem numero? Teriamos espanto, e, sem hesitação, instantaneamente exclamariamos: Quanto he poderoso, e engenhoso o author desta machina! 94

Engenhosa e poderosa imagem. O que a nós pode espantar, entretanto, é que o infinito esteja também contido no universo de Cairu, embora submetido a uma interminável sucessão de iguais. Seu mundo, afinal, encerra-se entre causas primeiras e finais e, se tem um Motor por partida, não é crível que a Inteligência que o opera se compraza com o desvio, ou se deixe vencer pela desordem, a qual, no fundo, é afronta à Ordem criada. Eis aí, presumo, o sentido e o peso do adjetivo "cahotico", aposto ao "vacuo" epicúreo, no discurso anti-revolucionário de Cairu.

Se a diversidade compõe o mundo, é preciso que algo a limite, ou que um imenso relógio a tudo compasse:

[...] isto he o que cada homem vê em innumeraveis obras que palpamos da Natureza, como na flôr, na semente, no ovo, no ovario de tantos vegetaes e animaes terrestre[s], e marinhos, de que temos conhecimento, e que contém em si, em miniatura invisivel, todas as plantas e animaes da especie respectiva. Affectaremos, á vista de taes maravilhas, não nos convencer, que existe, por assim dizer, um Relogoeiro Divino, que fez taes machinas com sua infinita potencia e intelligencia? Quando vemos Livros, Quadros, Machinismos, Edificios, Cidades, nenhuma pessoa, que não tenha perdido a razão, póde dizer, que forão feitos por acaso, e do nada, mas sim por homens que tinhão poder e saber para formar e pôr em ordem tantos artefactos. Quem, entrando á primeira vez em Theatro, ao levantar-se a cortina do mesmo, sendo logo todos os sentidos assaltados com tanta variedade de luzes, e cousas, que apparecem no Scenario, não se extasiaria, dizendo = Grande e mui engenhoso he o Architecto desta Obra! 95

Surgem o tópico do teatro do mundo e a imagem arquitetural, convidando, ambos, a pensar num plano ou num texto, que tudo prevê e contém. O mundo natural de Cairu se faz de cópias, ou seja, de perfeitas e regradas repetições, num infinito que é sempre o mesmo. Estamos entre os antípodas de Lucrécio, imaginando, na senda de Epicuro que, se de fato nada

<sup>94</sup> Idem, parte II, p.113.

<sup>95</sup> Idem, parte II, p.113-114. Contudo, logo em seguida, Cairu lança mão de um extrato de Diderot, tirado à Philosophia do Espirito Humano, de Brawn, no qual o enciclopedista notava que "os milagres da Natureza são expostos aos nossos olhos antes que tenhamos assaz desenvolvido o uso da razão para tirarmos luz delles. Se entrassemos no Mundo com a mesma razão com que imos á opera, e á primeira vez que entrassemos nesse Grande Theatro, rapidamente se levantasse (por assim dizer) a Cortina do Universo, assombrados da grandeza de tudo que vissemos, e de todos os obvios designios ahi manifestos, não seriamos capazes de negar a nossa homenagem ao Poder Eterno, que nos preparou tal Espetaculo. Mas actualmente quem pensa de maravilhar-se do que temos diariamente visto com uniformidade no curso da vida? A maior parte dos individuos da Especie humana, totalmente occupada com os cuidados de adquirir a subsistencia, falta o tempo para estudo[s] especulativos;

provém do nada, o vazio é porém o meio em que vagamos, indivisos, para sempre errando, compondo, descompondo e recompondo o mundo, ou melhor, os mundos.

Não se trata de imaginar La Rochefoucauld – cuja presença no catecismo brasileiro segue intrigando – um epicuriano. Houve, mesmo em sua época, quem tenha pretendido vê-lo assim. Não é esta minha intenção, e nem parece certeira a filiação, embora os pontos de toque existam, como nota a crítica. 96

Importa, se buscamos o contraste entre dois universos, e dois autores, perceber que a soltura se abriga e expõe nas máximas de La Rochefoucauld, e ali mesmo Cairu a rejeita. O aspecto fragmentário da escrita não é casual, neste movimento de escuta e recusa, não porque seja tão-somente mais fluido o mundo das máximas, em tudo oposto à solidez escolástica do tratado moral. Mais importante é perceber que a agudeza – o caráter pointu do discurso – depende desta forma fragmentária, sugerindo, ademais, o paradoxo de uma "soltura" que se compreende num discurso precisamente (classicamente) amarrado.

Emmanuel Bury alerta contra o raciocínio fácil que relaciona, mecanicamente, a efervescência das "formas breves", desde a "era barroca", a uma simples crise do discurso monológico. Tão mais importante o alerta, quanto nos aproximemos de uma explicação deste tipo, no que toca a Cairu e La Rochefoucauld: a imaginação "monológica", escolástica do visconde seria infensa à soltura das máximas.

o levantar o sol, unicamente serve de chamar os jornaleiros ao trabalho; e a mais bella noite com toda a sua serenidade he muda para elles, e sómente lhes diz que he o tempo do descanço." Idem, parte Π, p.114-115.

<sup>96</sup> Na esteira da detratação de Fénelon, e aceitando a chave analítica de Jean Lafond, epicurismo e jansenismo podiam, por vezes, andar de mãos dadas, na imaginação de um homem do século XVII. Afinal, o prazer como "unique règle de nos cœurs" arruinava a idéia da liberdade humana, aproximando, ao menos neste ponto, as duas doutrinas. Além disso, há, como lembra o mesmo crítico, esta espécie de justificação do amor-próprio como busca do prazer, que aparece na luz jogada por Des Coutures - seguidor de Gassendi - sobre o retrato do amor-próprio, desenhado por La Rochefoucauld. Assim também, no que se refere a toda uma vigorosa recusa do estoicismo, resultando daí um olhar atento à "natureza", informado por um materialismo mais ou menos estrito, mesmo no caso de muitos dos seguidores de santo Agostinho, naquele século. Cf. Jean Lafond. "Augustinisme et épicurisme au XVIIe siècle", op.cit., passim. Se Fénelon reage ao jansenismo, nem por isso se afasta de idéias agostinianas, fato a sinalizar, sem dúvida, a necessidade de perceber a singularidade dos autores, e sua irredutibilidade a esquemas demasiado fixos de explicação ou classificação. Nem todo leitor fiel dos textos agostinianos será um jansenista, e mesmo este "jansenismo", como ensina a crítica, é plural. A fim de situar Fénelon e sua pedagogia, compreendendo diferenças e semelhanças com autores que vamos lembrando, leia-se Emmanuel Bury. "Fénelon pédagogue", XVIIF siècle, nº 206, 52e année, nº 1, 2000, p.47-56. Quanto ao "epicurismo" de La Rochefoucauld, sua atestação deve-se, amiúde, a uma carta de Méré, contendo o relato de uma entrevista sua com o duque; documento cuja fidedignidade é contestada por Truchet e Lafond, sem que contudo lhe seja negada a importância. Veja-se a "Lettre du chevalier de Méré à Madame la duchesse de\*\*\*. Date inconnue", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.592-595. Para uma interpretação programadamente epicuriana do autor das máximas, considerando-o jogado entre as influências principais de Honoré d'Urfé e Montaigne, e o imaginando, ao fim, abraçado ao legado dos Ensaios, como crítico severo do estoicismo, consulte-se Louis Hippeau. Essai sur la morale de La Rochefoucauld. Paris: A.-G. Nizet, 1978.

Muito simples e insuficiente a explicação. Se a "soltura" é de fato presente nos aforismos, vale compreender o sentido desta forma aguda, fragmentária, que provém de uma milenar tradição epigramática, reatualizada na era barroca:

[...] liée aux formes nouvelles de la vie sociale, vie de cour, mais aussi vie mondaine où se mêlent écrivains, prélats, diplomates et hommes de guerre, sous la houlette attentive de grandes dames éprises de lettres et de conversation, la parole baroque – avant de devenir "classique" – va devenir le masque et le révélateur d'une civilisation inédite, à la fois hantée par les rêves de l'humanisme et menacée par les nouvelles réalités politiques, entre l'euphorie néo-platonicienne d'un Castiglione et les sombres perspectives tacitéennes d'un Gracián.<sup>97</sup>

La Rochefoucauld, nota ainda o crítico francês, valer-se-á da *pointe* senequiana para melhor desmascarar o estoicismo. <sup>98</sup> Não será tanto a forma que importa, mas sim aquilo que ela é capaz de desmanchar.

Crise de sociedade, sem dúvida, expressa na vontade de desmascarar as virtudes ostentadas publicamente, sobre as quais se edificava o Império dos homens, algo ruinoso, no mundo emerso das guerras de religião.

Epicuro, recuperado por Diógenes Laércio, e Lucrécio, ajudaram-nos a compreender a reação do moralista brasileiro, atemorizado, também, pelo possível arruinamento da sociedade, hipostasiado no fantasma revolucionário que o apavora, justamente porque o coloca diante da iminência da soltura, que é a sensação mesma que se tem, diante do vazio de um abismo.

Vamos compreendendo, então, que as máximas do século XVII não andarão perfiladas na Constituição moral, e deveres do cidadão por acaso. Há nelas questões que incomodam, e constatações amargas, cujos ecos, no catecismo brasileiro, resta ainda sondar. Mas, igualmente, haverá nelas uma soltura que fascina e repulsa, embora não seja, tãosomente, a soltura do abismo. Ou, visto de outra maneira, será de fato a soltura diante de uma espécie de abismo, desde que por abismal tenhamos o mundo em que erra o homem, perdido e cego. Afinal, vagando eternamente, não há mesmo sentido que se preencha ou feche, porque o mundo será sempre o resultado de uma perda, isto é, será a angústia do vazio que nos cerca e acompanha, quando deixamos o porto.

98 Idem, p.322.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Emmanuel Bury. "L'écriture à l'épreuve de la pensée: essais, maximes et aphorismes à l'âge baroque", Littératures Classiques, n.36, 1999, p.321.

\* \* \*

Não é sensato lembrar a poética dos fragmentos fora de um esquadro. Faz-se mister perceber e acompanhar o que vai dentro do texto, o movimento que a poesia anima, o que é sempre, no caso deste nosso cruzamento, o amor-próprio dando partida ao mundo dos homens. Pois este é, precisamente, o alvo de Cairu, o que o incomoda e instiga, em sua empresa moralizadora.

Vimos, ainda no capítulo anterior, que o "systema sympathico", buscado sobretudo a Adam Smith, vai contrapor-se, na *Constituição moral, e deveres do cidadão*, ao "systema egoistico". É fundamental, na perspectiva do moralista brasileiro, que os instintos e os impulsos naturais do homem se baseiem numa inquestionável benevolência, anterior a toda maquinação possível do indivíduo. No primeiro volume do catecismo, nota Cairu que o

Author da Natureza, constituindo o homem hum ente sensivel, deo-lhe duas especies de sensibilidade; huma, pela qual sente o seu proprio prazer, ou dor, e atribulação de corpo e espirito; esta he a sensibilidade physica; e outra, pela qual tambem sente, em gráo consideravel, o prazer, dor, e desastre alheio, ainda dos que lhes [sic] são mais estranhos, comprazendo-se em sua alegria, e condoendo-se em sua desgraça. Esta he a sensibilidade moral. O Creador, pela primeira, aviva a cada pessoa para procurar o seu bem, e prevenir o seu mal; e pela segunda, a estimula a salvar e felicitar a Especie humana, para que ninguem seja indifferente á Humanidade, mas participe da sua prosperidade, ou se condôa de sua miseria, a fim, de quanto em si estiver, contribuir á boa ordem, e precavêr a desordem do estado social. A esta sensibilidade reciproca se tem dado o nome grego de Sympathia. 99

Estas sensibilidades distintas – física e moral – poderiam lembrar dois módulos da natureza humana cindida, como são o *amor sui* e o *amor Dei* agostinianos, já referidos neste trabalho, num dos momentos em que Pascal ocupou nossa atenção. Entretanto, o amor de Deus pouco se parece a esta *Sympathia*, pois a própria transcendência se alterou bruscamente, a esfera divina deixando-se substituir pela esfera propriamente social, identificada à "Especie humana", ou ainda, na linha do que vimos discutindo, à "boa ordem" do "estado social".

Importa perceber que o Criador não se ausenta do discurso simpático, mas como que se retira – depois de composta a criatura, – para enxergar o mundo criado, como se observasse, das alturas, uma máquina magnífica, por Ele construída. É fato que o maquinário se move ainda com base na Providência, mas, como se viu, a mão divina se laicizou, tornando-se

<sup>99</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte 1, p.60.

paradoxalmente invisível e observável, desde que, para bem notar e repertoriar seus movimentos, sigam-se os passos da criação, isto é, desde que acompanhemos o *logos* social, ou a lógica econômica.

Adam Smith, "engenhoso e pio Escriptor", funda sua filosofia nessa teoria simpática que desperta o interesse de Cairu. Na *Teoria dos sentimentos morais*, revelamo-nos capazes de nos sensibilizar com a dor do próximo, não porque a sintamos efetivamente, mas porque podemos imaginá-la. As regras gerais da conduta se formam, justamente, na observação continuada da conduta de outrem, mediante a assimilação de uma experiência coletiva, portanto. Forma-se um tecido de regras, e nele os homens desenvolvem sua sociabilidade. 100

Interessa-nos mais de perto a ação deste tecido, a instantaneidade com que assumimos a aprovação ou a repulsa diante de certas atitudes:

"Nós originariamente não approvamos, ou condemnamos particulares acções, porque, examinando-as, se mostrão ser concordes ou discordes á certa regra geral. Muito pelo contrario, a regra geral he formada, porque pela experiencia achamos, que todas as acções de certo genero, ou circunstanciadas em certa maneira, são approvadas, e desapprovadas. Qualquer homem que primeiro vio hum deshumano homicidio, commetido por avareza, inveja, e injusto resentimento, e maiormente sendo contra pessoa que amava, e se confiava do matador; - que vio as agonias da pessoa expirante: - que ouvio-o nos seus ultimos suspiros lamentar-se mais da perfidia e ingratidão do seu falso amigo, do que da violencia que lhe fizera; - não necessita, para conceber o horror de tal acção, que reflicta, que huma das mais sagradas regras de nossa conducta era o prohibir tirar a vida á huma pessoa innocente, e que o homicidio fôra clara violação de tal regra, e consequentemente, que a acção era condemnavel. He evidente que a detestação deste crime se excita instantaneamente, e antes de ter quem o vio para si formado tal geral regra. Ao contrario, essa regra geral, que elle poderia depois formar, estava já fundada sobre tal detestação que sentio, e que se excitou no seu proprio peito, só pelo pensamento desta e de qualquer outra particular acção do mesmo genero." 101

<sup>100</sup> Fórmula simples demais, mas talvez suficiente para resumir aquilo que se explicita, já no início da obra de Adam Smith: "As we have no immediate experience of what men feel, we can form no idea of the manner in which they are affected, but by conceiving what ourselves should feel in the like situation. Though our brother is upon the rack, as long as we ourselves are at our ease, our senses will never inform us of what he suffers. They never did, and never can, carry us beyond our own person, and it is by the imagination only that we can form any conception of what are his sensations. Neither can that faculty help us to this any other way, than by representing to us what would be our own, if we were in his case. It is the impressions of our own senses only, not those of his, which our imaginations copy. By the imagination we place ourselves in his situation, we conceive ourselves enduring all the same torments, we enter as it were into his body, and become in some measure the same person with him, and thence form some idea of his sensations, and even feel something which, though weaker in degree, is not altogether unlike them. His agonies, when they are thus brought home to ourselves, when we have thus adopted and made them our own, begin at last to affect us, and we then tremble and shudder at the thought of what he feels. For as to be in pain or distress of any kind excites the most excessive sorrow, so to conceive or to imagine that we are in it, excites somme degree of the same emotion, in proportion to the vivacity or dulness of the conception." Adam Smith. The theory of moral sentiments, on cit. Part I. Section I. Chap. I. p.9.

op.cit., Part I, Section I, Chap.I, p.9.

101 José da Silva Lisboa. *Constituição moral, e deveres do cidadão...*, op.cit., parte I, p.62-63. No original: "We do not originally approve or condemn particular actions; because, upon examination, they appear to be agreeable or inconsistent with a certain general rule. The general rule, on the contrary, is formed, by finding from experience, that all actions of a certain

Complexo mecanismo, pois o que é sentimento inato se reforça com essas "regras gerais", as quais, como se viu, são o resultado de uma história de condenações e aprovações, de que não se exclui a experiência individual da dor e da satisfação, (re)experimentadas na imaginação, no plano em que se tece a sociabilidade humana.

Cairu andará, de fato, a meio caminho entre dois mundos, como talvez seu mestre Smith, lente de Filosofia Moral em Glasgow, quando compôs sua obra. De um lado, temos sentimentos morais a formar-se a partir das sensações, do jogo corpóreo, decantados pela experiência acumulada de gerações e gerações; de outro, precisamos, ainda, crer numa benevolência natural e universal, patrocinada por um Ente onisciente e benévolo:

"Esta universal benevolencia todavia, bem que em si nobre e generosa, não póde ser a fonte de solida felicidade á pessoa alguma, se não for absolutamente convencida, que todos os habitantes do Universo, tanto o infimo como o maximo, estão sob o immediato cuidado, e patrocinio do grande, benevolo Ente, que dirige todos os movimentos da Natureza; e que he determinado, pelas suas proprias inalteraveis perfeições, a manter nelle, em todos os tempos, a maior possivel quantidade de felicidade." 102

Eis o esteio de que falava. A própria "Sympathia" revela-se um "dote", e o "interno impulso de amor á Humanidade" nos torna mais próximos – simpaticamente – dos demais homens, "sem algumas vistas de interesse". Impulso benéfico, louvado e reforçado pelos "mais acreditados Poetas". 103

A "Sympathia", entretanto, divide-se irregularmente entre os homens, e é certo, para Cairu, que os pobres executem as leis deste dote divino mais que os ricos, donde aliás o sagrado a envolver a miséria. Mas não será razoável supor que o autor do catecismo daí conclua pela simples condenação dos ricos, menos propensos ao poder simpático. O melindre

kind, or circumstanced in a certain manner, are approved or disapproved of. To the man who first saw an inhuman murder, committed from avarice, envy, or unjust resentment, and upon one too that loved and trusted the murderer, who beheld the last agonies of the dying person, who heard him, with his expiring breath, complain more of the perfidy and ingratitude of his false friend, than of the violence which had been done to him, there could be no occasion, in order to conceive how horrible such an action was, that he should reflect, that one of the most sacred rules of conduct was what prohibited the taking away the life of an innocent person, that this was a plain violation of that rule, and consequently a very blamable action. His detestation of this crime, it is evident, would arise instantaneously and antecedent to his having formed to himself any such general rule. The general rule, on the contrary, which he might afterwards form, would be founded upon the detestation which he felt necessarily arise in his own breast, at the thought of this, and every other particular action of the same kind." Adam Smith. The theory of moral sentiments, op.cit., Part III, Chap.IV, p.159.

<sup>102</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.64-65. No original: "This universal benevolence, how noble and generous soever, can be the source of no solid happiness to any man who is not thoroughly convinced that all the inhabitants of the universe, the meanest as well as the greatest, are under the immediate care and protection of that great, benevolent, and all-wise Being, who directs all the mouvements of nature; and who is determined, by his own unalterable perfections, to maintain in it, at all times, the greatest possible quantity of happiness." Adam Smith. The theory of moral sentiments, op.cit., Part VI, Section II, Chap.III, p.235.

103 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.46.

é logo contornado por Silva Lisboa, num momento em que fala o mais claro e desabrido utilitarismo, com seus devidos matizes liberais:

[...] a Divina Providencia tem prevenido os máos effeitos da dureza dos ricos em sua arguida pouca sympathia aos pobres, até pelo expediente do proprio egoismo, e interesse particular; pois, onde ha governo regular, e liberal, que dá plena segurança ás pessoas e propriedades, e franca circulação aos productos do Geral Trabalho, a opulencia tem, como a luz do Sol, huma (por assim dizer) força excentrica e diffusiva, para se desparzir na maior possivel esphéra; e, em consequencia, os ricos tem o maior estimulo de empregar os fundos, e fazer girar os seus capitaes nas direcções mais importantes á si, e ao Estado; do que necessariamente resulta o darem obra e mantença aos pobres industriosos, que são os mais dignos de socorro; e nisso lhes dão o premio de seu trabalho, e auxilio mais honorifico, porisso mesmo que não gratuito. 104

A máquina da economia se azeita com a dose correta do veneno, o "egoismo" e o "interesse particular" agindo em prol da felicidade geral. Porém, a concessão ao princípio utilitário não é, neste catecismo moral, assunção das teorias do "sophistico" autor da fábula das abelhas, pois justamente a "Natureza" se esvazia de seu caráter violento, para ganhar os tons leves de uma espécie de idílio social:

Os effeitos da geral sympathia, e mutua complacencia na prosperidade, se manifestão em hum bom dia, quando o Sol illumina montes e valles, e parece que o Eterno dá Festa celeste ás suas creaturas sensiveis, e toda a Natureza visivel se mostra rindo-se aos homens. Então a alegria assoma em todas as faces. O mesmo se vê em Divertimentos e Passeios Publicos, parecendo os individuos de todas as classes transbordando em prazer, e communicando-se contentamento reciproco. Essa mutua complacencia se nota nos Campos dos Lavradores, Fabricas de Artistas, Aquartelamentos de Soldados, Viagens de Marujos, em tempos de paz e activa industria. Eis huma das Solidarias Garantias da Ordem Moral! 105

Por um lado, o quadro sugere, modernamente, a transformação e a multiplicação dos espaços, sobretudo urbanos, mas, por outro, dissolvem-se as tensões sociais na luminosidade de um dia esplendoroso, como quisera Cairu fossem os dias do Império que nascia. Quadro tão mais rico e significativo, quanto nos apercebamos que as armas empunhadas na guerra de todos contra todos baixaram-se, respeitando-se um armistício cósmico, decretado pela própria Natureza risonha e benévola.

Bem outro, sabemos, é o registro de Mandeville (como outro será o de La Rochefoucauld, por suposto). Embora o resultado do egoísmo generalizado, no caso do autor holandês, possa ser, contra todas as expectativas, o bem geral, não é menos verdade que o

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Idem, parte II, p.48. <sup>105</sup> Idem, parte II, p.48-49.

fundo belicoso de nossa natureza se mantém, apenas oculto sob o paradoxo dos vícios privados associados ao benefício público.

Em seu inquérito sobre a origem da virtude moral, o fabulista lembra que os moralistas nunca deixaram de notar o incômodo que aos homens causa o afastar-se de seus pendores naturais, seus instintos de autoconservação e a busca da própria felicidade. Os filósofos trataram de inventar, contudo, uma engenhosa bajulação, fazendo-nos crer, artificiosamente, que de alguma forma nosso mundo se aparta da natureza:

They [those that have undertaken to civilize mankind] throughly examined all the strenght and frailties of our nature, and observing that none were either so savage as not to be charmed with praise, or so despicable as patiently to bear contempt, justly concluded, that flattery must be the most powerful argument that could be used to human creatures. Making use of this bewitching engine, they extolled the excellency or our nature above other animals, and setting forth with inbounded praises the wonders of our sagacity and vastness of understanding, bestowed a thousand encomiums on the rationality or our souls, by the help of which we were capable of performing the most noble achievements. Having by this artful way of flattery insinuated themselves into the hearts of men, they began to instruct them in the notions of honour and shame; representing the one as the worst of all evils, and the other as the highest good to which mortals could aspire: which being done, they laid before them how unbecoming it was the dignity of such sublime creatures to be solicitous about gratifying those appetites, which they had in common with brutes, and at the same time unmindful of those higher qualities that gave them the preeminence over all visible beings. They indeed confessed, that those impulses of nature were very pressing; that it was troublesome to resist, and very difficult wholly to subdue them. But this they only used as an argument to demonstrate, how glorious the conquest of them was on the one hand, and how scandalous on the other not to attempt it.106

Não distamos completamente, de toda maneira, do Adam Smith da *Teoria dos sentimentos morais*, pois, como se viu, a própria moral simpática formou-se sobre um plano imaginário, de que não estão ausentes, naquele caso, as sensações de dor e prazer. Assombrosa e inquietante é a possibilidade de que tudo não passe mesmo de imaginação, pois o horizonte destes moralistas pode ser, em graus variados, o desbaratamento disto a que chamamos virtude, para no limite compreendê-la como quimera, quando nós preferiríamos compreendê-la como a fonte real – *natural* – das nossas melhores ações.

Conquanto autores deste porte merecessem um estudo competente e detalhado, podemos notar, pelo que até aqui se viu, que Smith acredita ainda (ou quer fazer acreditar) na

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Bernard Mandeville. "An Enquiry into the Origin of Moral Virtue (first printed, as part of *The Fable of the Bees: or, Private Vices, Public Benefits*, 1714)", in D.D. Raphael (ed.). *British moralists (1650-1800)*. Oxford: Oxford University Press, 1969, p.230-231.

nossa própria benevolência, como dádiva generosa do Criador. Mandeville, diferentemente, parece crer apenas na misteriosa Providência, mantendo nossa atenção voltada para a origem enganosa (flattery, bewitching engine...) dos sentimentos morais, terminando por louvar uma sociedade que florescia sobre a guerra, transportada para o plano da economia.

La Rochefoucauld, que Smith originalmente associa a Mandeville<sup>107</sup>, vem de outro tempo, embora fascine a todos. Seu caso é especial, porque quase não deixa ver as réstias da luz divina, que mesmo o mais convicto jansenista saberia procurar, neste nosso mundo de sombras. Como se nos encerrássemos, uma vez mais, no mundo da concupiscência, na lógica inescapável das paixões humanas, num estado eterno de disputa e dissimulação, quando o bem-fazer pode não ser mais que a armadilha engenhosa do amor-próprio.

Há quem busque em La Rochefoucauld, como vimos, um discurso da civilização, acreditando, talvez demasiado, nas promessas da honnêteté e no papel positivo da própria dissimulação, numa politesse que é, enfim, a arte de bem portar-se na Cidade, como sugerem as Réflexions, mais que as máximas. Talvez não caiba refutar conclusivamente tal tese, mas será certo que José da Silva Lisboa viu, nas máximas, o negativo da civilização por ele desejada, isto é, a "moral mundana", irremediavelmente oposta à "moral cristã". Simples insensibilidade crítica, ou sensibilidade de um leitor judicioso, preocupado tão de perto com as questões da ordem?

A máxima 218 ("l'hypocrisie est un hommage que le vice rend à la vertu") pode, neste sentido, despertar reações diversas, ora apontando uma espécie de capitulação do vício, por meio da hipocrisia, diante do poder da virtude, ora sugerindo o fundo hipócrita de todas as nossas ações virtuosas, pois esta "homenagem" não esconderia o valor da virtude apenas como sanção da sociedade sobre o agir humano, sem que os virtuosos possam gabar-se de possuir, de fato, a virtude que proclamam. Como se apenas excelessem no manejo de uma máquina delicada, essencialmente hipócrita, como é a da sociedade civilizada. Por baixo da capa da polidez, entretanto, grassa a guerra. 108

<sup>107</sup> Cf. capítulo 2, nota 88 desta tese.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> A interpretação positiva da máxima 218 pode vir do próprio Cairu, num capítulo sobre a "original e constante distincção da Virtude e Vicio, Justo e Injusto", quando reage aos "que negão a dita original e constante differença, [e] mentem á si mesmos; pois não ha pessoa, que não aspire á virtude, não se honre della, não lhe dê reverencia no proprio coração; que não tema a nota de vicioso; que não tome por injuria tal labéo; que não negue a imputação de crime, e se esforce por libertar-se da censura, e repellir a calumnia. Até o mais perverso dissimula, e esconde, quanto póde, a malfeitoria, fingindo-se virtuoso, e até (como diz hum orthodoxo Moralista da França) Mr. de Rochefoucault, o mais refinado hypocrita presta pela hypocrisia homenagem á virtude." Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.38-39. Eis aqui um momento, nesta segunda parte do catecismo, em que pode revelar-se o "orthodoxo Moralista" La Rochefoucauld... Seria

Ainda que refratárias às explicações secantes, as máximas, lidas em conjunto, podem tornar evidente aquilo que Mandeville não dissimula: o governo turbulento das paixões:

[...] without any compliment to the courteous reader, or myself, I believe man (besides skin, flesh, bones, etc. that are obvious to the eye) to be a compound of various passions, that all of them, as they are provoked and come uppermost, govern him by turns, whether he will or no.<sup>109</sup>

Interessa ao moralista a natureza humana, para além do visível, e é inevitável que os mais desencantados vejam o homem, na esteira de Hobbes, numa guerra que parece não querer cessar. Se é certo o traço hobbesiano de La Rochefoucauld, detectado pela crítica ao menos desde Sainte-Beuve, então o que tornará especialmente apavorante o mundo franqueado pelas máximas é o vermo-nos, sabermo-nos e sentirmo-nos carentes de um norte preciso, ou de um porto onde encontremos a calma e a segurança que uma viagem tormentosa nos terá subtraído. Afinal, crendo no moralista do século XVII, os mais virtuosos dos homens — os estóicos — foram farsantes, as virtudes não são mais que a roupagem dos vícios prevalecentes, e os passos que ensaiamos são regidos por um amor-próprio tirânico e invencível. Pouco ou nenhum espaço resta à ação autônoma e, menos ainda, será possível imaginar que resulte daí qualquer benefício à constituição moral do homem.

Mandeville teria ao menos o célebre paradoxo, expresso no quiasmo (vícios privados, benefícios públicos), por peça de defesa, caso lhe quiséssemos censurar os princípios destrutivos de uma teoria social. La Rochefoucauld, diferentemente, não possui nada, ou quase nada, a inocentá-lo. O horizonte de seu pensamento não comporta o benefício público, e nem poderia fazê-lo, pois é de um mundo arruinado que falam as máximas.

Se não há teoria social em La Rochefoucauld, nem tampouco o discurso da civilização, não parece razoável, então, submetê-lo a julgamento. Sabemos, porém, que o processo se instaurou há muito, congregando, como vem notando a crítica, acusadores de

preciso reagir, então, com a destrutiva observação de Senault, no seu *De l'usage des passions*, publicado um ano antes da versão autorizada das máximas: "c'est à la crainte que les juges doivent leur intégrité, que les soldats doivent leur courage, que les femmes doivent leur chasteté". Apud Alain Montandon. *Les formes brèves*, op.cit., p.37.

109 Bernard Mandeville. "An Enquiry into the Origin of Moral Virtue", op.cit., p.229.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> É ele próprio, aliás, quem se defende, permitindo ver e sentir a absoluta distância a separar o mundo divino do humano, cisão profunda que entretanto sugere, para quem ainda duvide de sua matriz cristã, o sentido francamente religioso de suas palavras, e a crença de que nos resta, como criaturas desviadas, a tintura de uma Sabedoria impenetrável, a descobrir-se nos passos da Providência: "If the too scrupulous reader should at first view condemn these notions concerning the origin of moral virtue, and think them perhaps offensive to Christianity, I hope he'll forbear his censures, when he shall consider, that nothing can render the unsearchable depth ot the divine wisdom more conspicuous, than that *man*, whom Providence had designed for society, should not only by his own frailties and imperfections be led into the road to temporal happiness, but likewise receive, from a seeming necessity of natural causes, a tincture of that knowledge, in which he was afterwards to be made perfect by the true religion, to his eternal welfare." Idem, p.236.

todos os naipes, incomodados, quase sempre, com aquilo que as máximas dissimulam e revelam, num único tempo: a natureza estragada do homem.

\* \* \*

O amor-próprio como móbil das ações humanas é talvez o eixo do "discurso" de La Rochefoucauld, se é razoável pensar num único eixo e num discurso singular. Mas, de fato, é ele uma força fundamental, "consubstancial" ao ser humano. A máxima inicial da primeira edição autorizada das *Réflexions ou sentences et maximes morales*, suprimida a partir de 1666, traz o seguinte "retrato":

L'amour-propre est l'amour de soi-même, et de toutes choses pour soi; il rend les hommes idolâtres d'eux-mêmes, et les rendrait les tyrans des autres si la fortune leur en donnait les moyens; il ne se repose jamais hors de soi, et ne s'arrête dans les sujets étrangers que comme les abeilles sur les fleurs, pour en tirer ce qui lui est propre. Rien n'est si impétueux que ses désirs, rien de si caché que ses desseins, rien de si habile que ses conduites; ses souplesses ne se peuvent représenter, ses transformations passent celles des métamorphoses, et ses raffinements ceux de la chimie. On ne peut sonder la profondeur, ni percer les ténèbres de ses abîmes. Là il est à couvert des yeux les plus pénétrants; il y fait mille insensibles tours et retours. Là il est souvent invisible à lui-même, il y conçoit, il y nourrit, et il y élève, sans le savoir, un grand nombre d'affections et de haines; il en forme de si monstrueuses que, lorsqu'il les a mises au jour, il les méconnaît, ou il ne peut se résoudre à les avouer. De cette nuit qui le couvre naissent les ridicules persuasions qu'il a de luimême; de là viennent ses erreurs, ses ignorances, ses grossièretés et ses niaiseries sur son sujet; de là vient qu'il croit que ses sentiments sont morts lorsqu'ils ne sont qu'endormis, qu'il s'imagine n'avoir plus envie de courir dès qu'il se repose, et qu'il pense avoir perdu tous les goûts qu'il a rassasiés. Mais cette obscurité épaisse, qui le cache à lui-même, n'empêche pas qu'il ne voie parfaitement ce qui est hors de lui, en quoi il est semblable à nos yeux, qui découvrent tout, et sont aveugles seulement pour eux-mêmes. En effet dans ses plus grands intérêts, et dans ses plus importantes affaires, où la violence de ses souhaits appelle toute son attention, il voit, il sent, il entend, il imagine, il soupçonne, il pénètre, il devine tout; de sorte qu'on est tenté de croire que chacune de ses passions a une espèce de magie qui lui est propre. Rien n'est si intime et si fort que ses attachements, qu'il essaye de rompre inutilement à la vue des malheurs extrêmes qui le menacent. Cependant il fait quelquefois en peu de temps, et sans aucun effort, ce qu'il n'a pu faire avec tous ceux dont il est capable dans le cours de plusieurs années; d'où l'on pourrait conclure assez vraisemblablement que c'est par lui-même que ses désirs sont allumés, plutôt que par la beauté et par le mérite de ses objets; que son goût est le prix qui les relève, et le fard qui les embellit; que c'est après lui-même qu'il court, et qu'il suit son gré, lorsqu'il suit les choses qui sont à son gré. Il est tous les contraires: il est impérieux et obéissant, sincère et dissimulé, miséricordieux et cruel, timide et audacieux. Il a de différentes inclinations selon la diversité des tempéraments qui le tournent, et le dévouent tantôt à la gloire, tantôt aux richesses,

et tantôt aux plaisirs; il en change selon le changement de nos âges, de nos fortunes et de nos expériences, mais il lui est indifférent d'en avoir plusieurs ou de n'en avoir qu'une, parce qu'il se partage en plusieurs et se ramasse en une quand il le faut, et comme il lui plaît. Il est inconstant, et outre les changements qui viennent des causes étrangères, il y en a une infinité qui naissent de lui, et de son propre fonds; il est inconstant d'inconstance, de légèreté, d'amour, de nouveauté, de lassitude et de dégoût; il est capricieux, et on le voit quelquefois travailler avec le dernier empressement, et avec des travaux incroyables, à obtenir des choses qui ne lui sont point avantageuses, et qui même lui sont nuisibles, mais qu'il poursuit parce qu'il les veut. Il est bizarre, et met souvent toute son application dans les emplois les plus frivoles; il trouve tout son plaisir dans les plus fades, et conserve toute sa fierté dans les plus méprisables. Il est dans tous les états de la vie, et dans toutes les conditions; il vit partout, et il vit de tout, il vit de rien; il s'accommode des choses, et de leur privation; il passe même dans le parti des gens qui lui font la guerre, il entre dans leurs desseins; et ce qui est admirable, il se hait lui-même avec eux, il conjure sa perte, il travaille même à sa ruine. Enfin il ne se soucie que d'être, et pourvu qu'il soit, il veut bien être son ennemi. Il ne faut donc pas s'étonner s'il se joint quelquefois à la plus rude austérité, et s'il entre si hardiment en société avec elle pour se détruire, parce que, dans le même temps qu'il se ruine en un endroit, il se rétablit en un autre; quand on pense qu'il quitte son plaisir, il ne fait que le suspendre, ou le changer, et lors même qu'il est vaincu et qu'on croit en être défait, on le retrouve qui triomphe dans sa propre défaite. Voilà la peinture de l'amourpropre, dont toute la vie n'est qu'une grande et longue agitation; la mer en est une image sensible, et l'amour-propre trouve dans le flux et le reflux de ses vagues continuelles une fidèle expression de la succession turbulente de ses pensées, et de ses éternels mouvements. 111

A longa reflexão, talvez por quebrar o registro discursivo marcado pela brevidade, seria suprimida a partir da segunda edição. Mas o retrato do amor-próprio nos esclarece o poder e a atuação da força proteiforme. Suas metamorfoses constantes, como sugere a crítica, podem tornar escusada a procura de uma estrita "coerência" lógica, ou "constância" conceitual, quando se trata de analisar as máximas. Se o amor-próprio, como principal personagem deste universo, é ele mesmo múltiplo, por que esforçar-se por reduzi-lo a uma única feição? Por que encontrar os liames lógicos de um discurso que, afinal, incide sobre objeto tão pouco lógico? Por que tentar ordenar, com o pensamento, uma realidade naturalmente desordenada?

Não se trata tão-somente de um objeto irracional, refratário a qualquer explicação, mas sim, e pelo contrário, um objeto dotado de uma lógica própria, irredutível e caprichosa em suas expressões. Um objeto tão obscuro que ele próprio se fecha a si mesmo: eis o abismo interiorizado.

<sup>111</sup> Cf. Maximes (éd. Truchet), op.cit., (Maximes supprimées), p.133-136.

Esta recusa (ou renúncia) à claridade pode sugerir um retorno aos arquétipos, e o mergulho num universo primitivo. Referindo-se ao retrato do amor-próprio, Jean Lafond alude a uma alegoria mítica, reputando-a capaz de responder às intuições humanas sobre as profundezas insondáveis do ser:

[...] la page remarquable consacrée dès 1660 par La Rochefoucauld à l'étude de l'amour-propre vise plus à séduire par la magie du verbe qu'à convaincre par la riguer de l'analyse. Une intuition assez peu commune des mouvements de l'inconscient s'y rencontre avec un sens très aigu de la vie intérieure, et il n'est pas de texte qui, à cette date, ait encore jamais ouvert des perspectives aussi neuves et aussi riches d'avenir sur ce qui est à présent la psychologie des profondeurs. Mais un certain entraînement verbal, joint au grossissement nécessaire à une assertion originale, font de cette psychologie une mythologie. Cette force démonique, ce Protée qui nous habite, est une belle image des manifestations de l'amour-propre. Mais tout mythe est par nature simplifiant: peut-on exiger d'une allégorie qu'elle soit en tous points conforme à la réalité qu'elle a pour fonction d'exprimer? 112

Diante do abismo, fala o mito. A aproximação do texto de La Rochefoucauld desta "psicologia das profundezas" nos faz lembrar, entretanto, que mesmo ela não prescindiria das narrativas primitivas. Pelo contrário, algumas de suas mais belas descobertas escavam o terreno mitológico, para aí estruturar um conhecimento que, contudo, pretende-se objetivo. 113

A julgar pelas sugestões do crítico, estaremos diante da exposição literária de um objeto delicado, não se tratando, de forma alguma, de uma exposição de ordem teológica, conquanto o "amor-próprio" tenha ocupado as mentes de tantos teólogos, desde o tempo de santo Agostinho, pelo menos.

O tema é teológico, mas o desenvolvimento é literário e laico: assim nos mantemos no plano da análise de Jean Lafond. Importa fixar, entretanto, o que de apavorante pode haver, para uma mente ortodoxa, a sugestão deste mar interior, tormentoso e indecifrável, onde derivamos, sem terra alguma à vista. Aqui, o *vaisseau* pascalino, que epigrafa esta tese, deixa-

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.181. Leia-se ainda, a propósito da reflexão sobre o amor-próprio, o precioso ensaio de Jacqueline Plantié, referido no capítulo anterior. Cf. Jacqueline Plantié. "'L'amour-propre' au Carmel: petite histoire d'une grande maxime de La Rochefoucauld", op.cit.
<sup>113</sup> Assim, ver no retrato do amor-próprio, como faz Lafond, o desenho de uma criatura mítica, é completamente plausível. O

que não parece razoável é supor que o intervalo entre a "psicologia" e a "mitologia" possa ser tão largo. A questão, embora pontual, não é de somenos importância para a perspectiva crítica das máximas, uma vez que, amiúde, julga-se por bem aproximá-las da empresa psicanalítica. Consulte-se, por exemplo, Serge Doubrovsky. "Vingt propositions sur l'amour-propre: de Lacan à La Rochefoucauld", in *Parcours critique*. Paris: Galilée, 1980, p.203-234; ou ainda, Alain Montandon. *Les formes brèves*, op.cit., p.39-40. É verdade que esta figura esquiva do "amor-próprio" de La Rochefoucauld pouco se parece à pseudototalidade do eu, cuja desagregação deve-se, no plano clínico próprio aos fins do século XIX e inícios do XX, a Freud. Mas se o médico vienense pôde abalar a inteireza presumida do âmbito individual (*indivíduo* é aquilo que não se poderia desagregar), não o terá feito senão apoiando-se numa estrutura mítica, de resto fundamental numa sociedade patrilinear, falocrática em sua essência e machista em suas conseqüências. Em suma, se não há psicologia sem que se reforcem os traços do mito, não haverá

se flagrar, muito modernamente, numa *ivresse* cujas raízes, sabemos, apontam para a perda da inocência – nosso porto original, – quando as amarras se soltam definitivamente, tornando-nos vítimas do fluxo impetuoso das ondas.<sup>114</sup>

Pouco importa que Silva Lisboa tenha ou não lido o retrato do amor-próprio, suprimido em edições mais recentes. Importa que o sentido trágico da separação radical entre o mundo da Graça e o mundo da natureza posta-se no horizonte das máximas, e ali foi detectado. A imagem da Queda pode obsedar o leitor criterioso de La Rochefoucauld, e o pessimismo jansenista, de origem agostiniana, pode apavorar um homem confiante na natureza humana, como o autor da Constituição moral, e deveres do cidadão.

Como vimos, a "natureza" do homem, para La Rochefocauld, pode ser essencialmente estragada, porque fruto de um pecado primitivo irrevogável. Nem a inflexão do século XVIII foi capaz de despertar em Cairu qualquer simpatia pelas máximas. No primeiro capítulo do "Appendice" à Constituição moral, o velho frondeur aparece associado ao nome suspeito de Voltaire, embora justificado por Suard, o apresentador de edições que se sucedem desde 1778 até o ano de 1825, quando Cairu publicava os últimos volumes de seu catecismo:

tampouco retrato do amor-próprio sem o cinzel da alegoria. Agradeço a José Marcos Novelli a gentileza de trazer-me aquele artigo, de volta ao Brasil.

p.197-198.

115 As máximas "suprimidas" retornariam às páginas impressas em algumas das edições do século XVIII, analisadas no capítulo anterior. É muito difícil afirmar que Cairu tenha ou não, portanto, lido tal reflexão. Como sugeri, o autor da Constituição moral, e deveres do cidadão teve acesso a mais de uma das edições das máximas de La Rochefoucauld, e é possível, portanto, que tenha conhecido o retrato do amor-próprio, embora ele não figure entre os pensamentos elencados no catecismo.

A intromissão moderna será válida, mais uma vez, desde que se perceba a mudança de perspectiva, e a absoluta diversidade poética. Rimbaud, em seu Bateau ivre, tem a tormenta como benigna, abençoadora de sua aventura aloucada: "La tempête a béni mes éveils maritimes./ Plus léger qu'un bouchon j'ai dansé sur les flots/ Qu'on appelle rouleurs éternels de victimes,/ Dix nuits, sans regretter l'œil niais des falots!" Arthur Rimbaud. "Le bateau ivre", in Poesia completa (ed. bilíngüe, trad. Ivo Barroso). Rio de Janeiro: Topbooks, 1995, p.202-208. La Rochefoucauld, embebido das discussões agostinianas, filtradas pelo jansenismo, forjou imagem mais clara, mas não menos eloquente: "[...] l'amour-propre, dont toute la vie n'est qu'une grande et longue agitation; la mer en est une image sensible, et l'amour-propre trouve dans le flux et le reflux de ses vagues continuelles une fidèle expression de la succession turbulente de ses pensées, et de ses éternels mouvements." Lembrese, contudo, a Réflexion "De l'amour et de la mer", em que o mesmo lugar comum pode significar o temor diante da tormenta, mas também, por outro lado, a calmaria aborrida dos amores declinantes: "ceux qui ont voulu nous représenter l'amour et ses caprices l'ont comparé en tant de sortes à la mer qu'il est malaisé de rien ajouter à ce qu'ils en ont dit. Ils nous ont fait voir que l'un et l'autre ont une inconstance et une infidélité égales, que leurs biens et leurs maux sont sans nombre, que les navigations les plus heureuses sont exposées à mille dangers, que les tempêtes et les écueils sont toujours à craindre, et que souvent même on fait naufrage dans le port. Mais en nous exprimant tant d'espérances et tant de craintes, ils ne nous pas assez montré, ce me semble, le rapport qu'il y a d'un amour usé, languissant et sur sa fin, à ces longues bonaces, à ces calmes ennuyeux, que l'on rencontre sous la ligne: on est fatigué d'un grand voyage, on souhaite de l'achever; on voit la terre, mais on manque de vent pour y arriver; on se voit exposé aux injures des saisons; les maladies et les langueurs empêchent d'agir; l'eau et les vivres manquent ou changent de goût; on a recours inutilement aux secours étrangers; on essaye de pêcher, et on prend quelques poissons, sans en tirer de soulagement ni de nourriture; on est las de tout ce qu'on voit, on est toujours avec ses mêmes pensées, et on est toujours ennuyé; on vit encore, et on a regret à vivre; on attend des désirs pour sortir d'un état pénible et languissant, mais on n'en forme que de faibles et d'inutiles." Cf. La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit.,

O Credito que na Republica das letras adquirio o Duque de La Rochefoucauld pelo seu livro das Reflexões Moraes, em serie de 528 Maximas (algumas das quaes ja citei nesta obra); e o apreço, que se lhe deo na Europa, onde foi traduzido em varias linguas, principalmente depois que Voltaire lhe fez elogios na Noticia que deo dos Escriptores do seculo do Monarcha Francez Luiz XIV, dizendo ter sido hum dos que mais contribuio a formar o gosto da Nação, e dar lhe espirito de justeza e concisão; obrigão-me a advertir a Mocidade, que ella só contem Moral Mundana; pois faz o quadro dos homens, como são no estado corrupto, e não como devião, e podião ser, se adoptassem a Moral Christãa. Aquelle seu panegyrista, inimigo do Christianismo, approva o erroneo principio fundamental desta obra, affirmando ser verdade, que o amor-proprio he o movel de tudo, dizendo porém, que he a unica verdade nella conteuda, bem que o mesmo pensamento se apresente em aspectos variados. O Author das Maximas foi com razão accusado de calumniar a natureza humana, e Mr. Suard, que deo nova edição dellas no corrente anno de 1825, só o excusa por haver elle escripto em tempo de facções, e intrigas politicas, - em que a hypocrisia predomina, faz-se continuo jogo das paixões violentas, e o interesse pessoal se intromette em tudo, governa tudo, e corrompe tudo. O mesmo Author todavia reconheceo a supremazia de virtude, e a sua influencia na Humanidade, enunciando as seguintes Maximas (187 - 223 - 513.) "He preciso estar de accordo, em honra da virtude, que as maiores infelicidades dos homens são as em que elles cahem pelos seus crimes". "A hypocrisia he huma homenagem que o vicio rende á virtude". "Por máos que sejão os homens, não ousarião parecer inimigos da virtude; e quando a querem perseguir, fingem crer que ella he falsa, ou lhe imputão crimes".116

Revela-se aqui, com clareza, a ambigüidade da apreciação de La Rochefoucauld pelo visconde de Cairu. De um lado, o moralista brasileiro engrossa as fileiras dos detratores, lembrando que a ambivalente explicação de Voltaire termina por reforçar a idéia de um império do amor-próprio; de outro, Suard aparece para notar que as máximas nasceram num tempo de facções em guerra.

<sup>116</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.2-3. Nem tão panegirical terá sido a apreciação de Voltaire, em todo o caso, como aliás lembra o próprio Cairu. A passagem do Siècle de Louis XIV é a seguinte: "Un des ouvrages qui contribuèrent le plus à former le goût de la nation, et à lui donner un esprit de justesse et de précision, fut le petit recueil des Maximes de François, duc de La Rochefoucauld. Quoiqu'il n'y ait presque qu'une vérité dans ce livre, qui est que l'amour-propre est le mobile de tout, cependant cette pensée se présente sous tant d'aspects variés, qu'elle est presque toujours piquante. C'est moins un livre que des matériaux pour orner un livre. On lut avidement ce petit recueil; il accoutuma à penser, et à renfermer ses pensées dans un tour vif, précis et délicat. C'était un mérite que personne n'avait eu avant lui en Europe, depuis la renaissance des lettres". Apud Corrado Rosso. Procès à La Rochefoucauld et à la maxime, op.cit., p.21-22. A passagem de Suard, parcialmente transcrita por Cairu, é a seguinte: "On a accusé M. de la Rochefoucauld de calomnier la nature humaine: le cardinal de Retz lui-même lui reproche de ne pas croire assez à la vertu. Cette imputation peut avoir quelque fondement; mais il nous semble qu'on l'a poussé trop loin. M. de la Rochefoucauld a peint les hommes comme il les a vus. C'est dans les temps de faction et d'intrigues politiques qu'on a plus d'occasion de connaître les hommes, et plus de motifs pour les observer; c'est dans ce jeu continuel de toutes les passions humaines que les caractères se développent, que l'hypocrisie se trahit, que l'intérêt pesonnel se mêle à tout, gouverne et corrompt tout." Cf. Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. Nouvelle édition, 1825, op.cit., p.11-12. Para a história das edições das máximas com a "notice" de Suard, consulte-se a nota 84 do segundo capítulo desta tese. Das duas edições de 1825 que contêm a apresentação, Cairu, como já assinalado, terá utilizado a de Peytieux e Chambert ainé, pois na edição de Ponthieu, organizada por Gaëtan de la Rochefoucauld, as máximas aparecem em número de 504 (como nas edições "modernas"), enquanto o brasileiro se refere a 528 reflexões morais, precisamente o número de máximas constantes na edição Peytieux. As edições, note-se, mantêm as máximas em sua ordem "original", ao contrário do que faria Cairu, selecionando-as, para então

Curioso que a guerra seja, na perspectiva de Suard, o plano privilegiado de La Rochefoucauld. Como se, com ele, nos reaproximássemos de um primitivo estado belicoso, quando as paixões violentas se desnudam e o interesse a tudo comanda. Curioso também que La Rochefoucauld seja visto como um mero observador do homem, tendo-o pintado tal qual se lhe apresentava naquele instante. Um observador negativo, se é possível dizê-lo.

Creio que seríamos capazes de ouvir, em uníssono, leitores os mais diversos, a afirmar esta negatividade. Interessante, contudo, que Cairu bispe, no terreno lodoso das máximas, a flor da virtude. Claro, o seu é o discurso da civilização, construída sobre a virtude pública, e seria então preciso notar que mesmo o seu detrator, embora caluniador, não pôde negar sua supremacia. 117

A velha justificativa de tomar o particular pelo geral, recorrente entre críticos de La Rochefoucauld, reaparece no discurso de Suard, lido por Cairu:

En regardant l'amour-propre comme le mobile de toutes les actions, M. de la Rochefoucauld ne prétendait pas énoncer un axiome rigoureux de métaphysique. Il n'exprimait qu'une vérité d'observation, assez générale pour être présentée sous cette forme absolue et tranchante qui convient à des pensées détachées, et qu'on emploi tous les jours dans la conversation et dans les livres, en généralisant les observations particulières. 118

Segue intrigando a presença das máximas no catecismo brasileiro. Ainda que as tenhamos por um espelho invertido da ética, por que estão lá? Afinal, mesmo reorganizadas em tópicos, podemos vê-las sinalizando a falsidade das virtudes e o império das paixões. Por que expor a "Mocidade Brasileira" a tão perigoso veneno? Terá Cairu cometido o pecado da imprudência, logo ele, o velho censor do Império?

Perguntas cujas respostas o próprio Suard nos ajuda a encontrar, ou imaginar: antes de constituir-se em axioma, o amor-próprio como móbil de nossas ações é a simples e aguda observação do estado belicoso dos homens; constatação provisória, desde que acreditemos no fim próximo da guerra.

organizar sua colheita em torno de determinados tópicos, como se observa em várias das edições do século anterior, como vimos.

117 Das três máximas enunciadas por Cairu neste trecho de sua obra, duas não foram objeto de nossa atenção: 183 ("il faut

demeurer d'accord à l'honneur de la vertu que les plus grands malheurs des hommes sont ceux où ils tombent par les crimes") e 489 ("quelque méchants que soient les hommes, ils n'oseraient paraître ennemis de la vertu, et lorsqu'ils la veulent persécuter, ils feignent de croire qu'elle est fausse ou ils lui supposent des crimes").

118 Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. Nouvelle édition, 1825, op.cit., p.12-13.

Que é a civilização, senão o controle da guerra potencial entre os homens? É inevitável vivermos neste delicado limite, na iminência da soltura, sempre prestes a derivar, como se pudéssemos, numa simples falha, ou suspensão do estado civilizado, refluir para a desordem e a violência de nossos instintos e desejos. Seguramente, a sociedade de La Rochefoucauld não é ainda o resultado de um contrato. Se Hobbes espreita as máximas, solução alguma se desenha no horizonte, a menos que vejamos, no honnête homme, uma promessa.

O caso é que raramente as promessas se fazem sobre aquilo que se apaga ou se perde no horizonte. Promete-se o que aparecerá, no futuro. O embalo das máximas é sobretudo melancólico, agre, recusando serenamente as armas da civilização, sem nada contrapor-lhes. Nós, leitores brasileiros do século XXI, podemos sentir, na delícia mórbida da leitura de La Rochefoucauld, algo que o encontro de certos textos de Machado de Assis pode provocar: umas saudades de algo que não se exprime completamente, uma solidão irreparável, e a certeza de que nenhum consolo será justo. "Me consolo no desconsolo do *Ecclesiastes*", dizia Machado a Nabuco...<sup>119</sup>

Os homens se desnudam, no mundo das máximas. Que se compreenda, então, a chave capaz de contrapor os dois universos, de dois autores que marcaram seu encontro nos trópicos: não se diga, de La Rochefoucauld, que era tão mau quanto o é a selvageria latente do que retratou, mas o fato é que Cairu, leitor sensível e interessado de suas máximas, soube nele identificar seu oposto, recusando o recuo diante da civilização.

Port-Royal não será apenas um refúgio imaginário, e o fato de que La Rochefoucauld não fosse um Solitário não significa que se tenha entregue completamente ao mundo, não ao menos ao mundo que nascia, ou nasceu das cinzas da Fronda. Venho observando, porém, sua ausculta, lembrando o perscrutamento das mínimas engrenagens da máquina das paixões humanas, e mantenho a crença no acerto da classificação de Cairu: estamos diante de uma "moral mundana".

Que entrega é essa, feita de recuo e recusa? Ei-nos no âmago da questão moralista. Eis porque escritores tão diversos como Gibbon ou Huysmans encontram-se nestas páginas. A civilização se revela no seu contrário, na decadência e na putrefação, porque ela mesma é

<sup>119</sup> Joaquim Maria Machado de Assis. "Crítica", [36], Obra completa, op.cit., vol.3, p.939.

domínio sobre a desintegração, resistência à soltura, controle sobre o mundo desviante. O moralista, na medida em que o termo ajuda a compreender autores como La Rochefoucauld ou Machado de Assis, abstém-se, com afetada delicadeza ou diplomacia, do compromisso civilizacional, e é exatamente o descompromisso que o torna algo irresponsável, apenas o suficiente para penetrar desvãos proibidos, dizendo o interdito. Trazer à tona pulsões, diríamos modernamente. Descrever a ação e o império das paixões, diríamos, pensando em La Rochefoucauld.

A civilização reclama o seu contrário, não apenas porque as virtudes naturalmente se contrapõem aos vícios. Com Paulo, vimos a lei engendrando o pecado, e vamos percebendo que La Rochefoucauld não é presente, na *Constituição moral*, e deveres do cidadão, apenas como espelho, ou como plácida imagem invertida. O disforme é o que incomoda, exatamente aquilo que, nas máximas, compromete e destrói a civilização desenhada ou desejada por Cairu, minando as bases de seu edifício moral com a simples descrição do homem. Nada de metafísica, notou Suard; apenas descrição de um estado passageiro.

O moralista mudou, e vai mudando. Talvez fosse mais adequado, referindo-nos a Cairu, chamá-lo "moralizador". É um moralista também, quando descreve os costumes, embora os descreva idealmente, ou mais propriamente os prescreva. Não será casual se o discurso civilizacional se aproxima, amiúde, do discurso médico: a manutenção da saúde é o controle do desvio, a resistência – vã, sabem os moralistas como La Rochefoucauld – ao perecimento, isto é, à falência corporal e à imediata corrupção da carne.

Não se trata, claro fique, de uma relação simples, bipolar, nem tampouco de uma dialética: Cairu versus La Rochefoucauld, virtudes contra vícios, civilização e ruína. Não é este o módulo capaz de explicar a presença das máximas na Constituição moral, e deveres do cidadão. Mais adequado seria perceber tal presença como sinal do inevitável: José da Silva Lisboa, como todos os moralistas, sabe encarar a corporeidade das paixões, sabe que o mundo se faz de desejos e que o desvio pode ser nosso fim. Mas, como todos os moralizadores, teme que nada, ou ninguém, busque frear e controlar os desvios, disciplinando os órgãos e acalmando a fúria, para finalmente reencontrar nosso rumo. O norte, entretanto, parecerá prestes a perder-se ou consumir-se, sempre que os homens se ponham a apenas descrever o homem, despreocupando-se com seu destino, ou antes, desacreditando num futuro feliz e glorioso, crendo apenas num mundo onde a imperfeição é coisa precisa.

\* \* \*

Translúcido é o universo moral de Cairu, embora o horizonte das máximas permaneça, ao longe, ameaçador. A justificação de sua presença, no início do quinto volume da *Constituição moral*, resume-se a uma "Apologia", escrita logo após o texto de La Rochefoucauld:

Transcrevi esta porção das Maximas da Moral Mundana, para que os que acolherem no coração a seguinte synopse da Moral Christãa, saibão executar a Monitoria do seu Divino Mestre – sêde candidos como as pombas, e prudentes como as serpentes. 120

Logo em seguida, um quadro sinóptico lembra os preceitos cristãos de obediência aos "deveres da Sociedade e Religião", rezando a "efficaz sancção contra os vicios", a reprovação das "qualidades, que ordinariamente attrahem a estima e admiração do Genero Humano", a "passiva coragem dos soffrimentos", a "geral benevolencia", a primordial "pureza, harmonia, e perpetuidade, do estado conjugal", a prescrição e regulação dos pensamentos ("para se impedir o desenvolvimento da força das tentações pelas más cogitações"), a não imposição de "austeridades desnecessarias", a universalização da "doutrina da Benevolencia", anunciando, por fim, a "necessidade de arrependimento das culpas, e de perseverança nas virtudes". 121

Candidez e prudência, na metáfora evangélica. Ironia dos textos, para quem, como nós, sonda os ecos hobbesianos escutados por Cairu nas máximas: convocados os apóstolos, Cristo pediu-lhes cautela, lembrando a serpente e a pomba, mas logo antes lembrara que os mandava ao mundo "como ovelhas no meio de lobos", sicut oves in medio luporum (Mt, 10, 16).

O mundo lupino é, precisamente, o estado de guerra estendido ao eterno, isto é, a natureza humana violenta e desprezível. Tanto pior se não há saída. O autor do *Leviatã*, ao menos, previra que o homem é um lobo ou um deus para o homem, revelando sua natureza cindida. Pascal pensaria na besta e no anjo. La Rochefoucauld, menos incisivo, mas ainda

<sup>120</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.19.

<sup>121</sup> Idem, "Appendice", p.20-21.

Eis o que se encontra, na Epístola dedicatória do De cive, aqui na sua versão inglesa: "It was the speech of the Roman people [...] That all Kings are to be reckon'd amongst ravenous Beasts. But what a Beast of prey was the Roman people, whilst with its conquering Eagles it erected its proud Trophees so far and wide over the world, bringing the Africans, the Asiaticks, the Macedonians, and the Achaeans, with many other despoyled Nations, into a specious bondage, with the

mais agudo, deixa pouco ou nenhum espaço para que se revele a grandeza humana. A laicização de seu jansenismo, se razoável a chave analítica, significa a entrega ao mundo perdido: mundo de lobos, quase tão-somente.

"O que se prende à sua vida, perdê-la-á", disse o Cristo, qui invenit animam suam perdet illam (Mt, 10, 39). O que se entrega ao mundo, termina por perdê-lo, diríamos, pensando ainda em La Rochefoucauld.

Entrega e reclusão, aproximação e afastamento: eis um balanço bem caraterístico do moralista. A mensagem cristã, entretanto, não exclui a espada (Mt, 10, 34). É uma mensagem dirigida ao mundo. A empresa paulina, que Cairu admira, embora não compreenda em alguns de seus momentos de radical universalidade, faz-se da mensagem cristã dirigida aos citadinos. É a planta de uma nova civilização, a medrar, justamente, por entre as ruínas do mundo antigo. 124

Este é o aspecto da mensagem civilizacional cristã que interessa a Cairu. No "Appendice" da *Constituição moral*, pouco após a coleção das máximas de La Rochefoucauld, Cairu vale-se do "Ecclesiastico Escriptor Inglez, *William Paley*", para comprovar a excelência da moral evangélica, terminando por frisar, ele próprio, o fato de que

se fosse universal a disposição dos homens em não perdoar as offensas, a sociedade civil seria uma scena de lutta e guerra continua. Em qualquer gráo que prevalecesse a observancia do preceito do perdão das offensas, na mesma proporção se mitigarião os resentimentos, multiplicarião as reconciliações, minorarião as

pretence of preferring them to be Denizons of Rome? So that if Cato's saying were a wise one, 'twas every whit as wise that of pontius Telesinus; who flying about with open mouth through all the Companies of his Army, (in that famous encounter which he had with Sylla) cryed out, That Rome her selfe, as well as Sylla, was to be raz'd; for that there would alwayes be Wolves and Depraedatours of their Liberty, unlesse the Forrest that lodg'd them were grubb'd up by the roots. To speak impartially, both sayings are very true: That Man to Man is a kind of God; and that Man to Man is an arrant. Wolfe. The first is true, if we compare Citizens amongst themselves; and the second, if we compare Cities. In the one, there's some analogie of similitude with the Deity, to wit, Justice and Charity, the twin-sisters of peace: But in the other, Good men must defend themselves by taking to them for a Sanctuary the two daughters of War, Deceipt and Violence: that is in plaine termes a meer brutall Rapacity: which although men object to one another as a reproach, by an inbred custome which they have of beholding their own actions in the persons of other men, wherein, as in a Mirroir, all things on the left side appeare to be on the right, & all things on the right side to be as plainly on the left; yet the naturall right of preservation which we all receive from the uncontroulable Dictates of Necessity, will not admit it to be a Vice, though it confesse it to be an Unhappinesse. [...]" Thomas Hobbes. De cive [1651]. (Mc Master University Archive for the History of Economic Thought, http://www.socsci. mcmaster.ca/econ/ugcm/3ll3/hobbes/index.html). Renato Janine Ribeiro observa que "Hobbes tem fama tão ruim que desta imagem [o homem para o homem é um lobo] sempre se repete a primeira parte e se omite a segunda [o homem para o homem é uma espécie de Deus]." Cf. Renato Janine Ribeiro. Ao leitor sem medo..., op.cit., p.48, nota 66.

123 "Il ne faut pas que l'homme croie qu'il est égal aux bêtes ni aux anges, ni qu'il ignore l'un et l'autre, mais qu'il sache l'un et l'autre". Blaise Pascal "Pensées" (éd. Philippe Sellier), 154, in Jean Lafond (dir.). Moralistes du XVIf siècle, op.cit., p.353.

124 Seria preciso matizar, em todo o caso, essa universalidade da pregação paulina, lembrando o apagamento das origens judaicas e a helenização do cristianismo, notadamente após a queda de Jerusalém, em 70 d.C., esta "vitória póstuma" de Paulo, segundo a imagem de Daniélou. Assim a significação da discussão de Antioquia, em torno da circuncisão (Gál., 2).

Pela força dos textos gregos de Paulo, a planta do cristianismo lavrava para muito além do mundo judeu. Leia-se Jean Daniélou. "Des origines à la fin du troisième siècle", in Nouvelle Histoire de l'Église, op.cit., passim.

querelas, vinganças, e hostilidades, que são os grandes perturbadores da felicidade humana, e as maiores fontes das miserias da sociedade. Sem a disposição dos homens á indulgencia e concordia, as inimizades, huma vez começadas, serião perpetuas, cada retaliação exigiria novo rebate, e não se poderião assignar limites á reciprocação de affrontas e calamidades. 125

Interessante perceber, em palavras como estas, o sentido de uma concórdia que é a do mundo presente, isto é, o mundo da Cidade, de que se espera não apenas a harmonia coletiva, mas uma espécie de reforma interior dos homens, a qual, aliás, pouco ou nada deverá, na perspectiva de Cairu, atritar-se com a Ordem Política:

Parece por todo o contexto dos Evangelhos, que o nosso Salvador, que veio trazer paz ao Mundo, não querendo turbar a Ordem Politica estabelecida, conforme a qual havia extrema desigualdade de fortunas e condições dos homens, com summa sabedoria pregou a reforma dos costumes, requerendo dos discipulos a virtude da Caridade ou Beneficencia Universal, como o meio de obstar aos excessos daquella desigualdade, e constituir ao Genero Humano hum corpo de Irmãos, e isto só com vista á Deos, e não dos homens, como era a ordinaria pratica, e fraca virtude do Gentilismo. [...]<sup>126</sup>

"Beneficencia Universal", compreendida como resultado de uma benevolência talvez próxima àquela imaginada por Adam Smith, fundamental, no caso do moralista escocês, para justificar o aspecto civilizado da nova constituição econômica que nascia no século XVIII, indubitavelmente marcada pela competição, baseada, posto que idealmente, no resultado pacífico da guerra cotidiana entre os homens.

Um nova ordem civil, portanto, a reclamar instrumentos civilizatórios também novos, reeditando velhas discussões sobre a natureza humana, carente de norte, sempre que a Cidade pareça prestes a esboroar-se. Curioso que Cairu vá buscar neste primeiro cristianismo os elementos de uma nova civilização, porventura ciente de que o velho mundo desaparecia numa voragem que ele próprio não compreendia completamente, conquanto a rejeitasse e temesse, figurada na Revolução.

No capítulo VII do "Appendice", intitulado "Deveres Christãos", uma vez recusada a moral mundana, contrapõem-se-lhe as Epístolas de Pedro e Paulo:

Tendo mostrado a experiencia, quão fraca e incerta seja a virtude humana, praticada só pela luz da razão, sem o auxilio da Graça Divina; para mais se assegurar a observancia dos Deveres de Cidadão, convem aos que professão sinceramente a Religião Catholica, que sempre se regulem pela *Doutrina Apostolica*, que se acha alli [nas Epístolas] exposta em conformidade á Lei Evangelica. Por isso aqui

<sup>125</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.30.

<sup>126</sup> Idem, "Appendice", p.34.

offereco hum Extracto das ditas Epistolas, especialmente das suas Regras Moraes, que constituem huma Ethica Pratica para a boa ordem civil. 127

Seguem-se extratos das Epístolas, e é impressionante perceber como a mensagem cristã se revitaliza, de fato, como reforma moral, diante da dissolução da Cidade. Lendo o catecismo, na sua devida ordem, vemo-nos diante da força civilizatória do cristianismo, nem tanto como reconstrução da pólis, mas como refundação - moral - de suas bases, o novo Império se constituindo a partir da Lei. Ou, se quisermos compreender uma plausível analogia, o Império brasileiro se constituindo com base nas leis. 128

Insuficiente legislação, se se limitar ao plano jurídico. O "governo dos pensamentos", conforme a expressão que José da Silva Lisboa vai buscar a Paley, expressa a necessidade de bem ordená-los e controlá-los. Afinal,

o Systema Moral, que só prohibe as acções, e deixa em liberdade os pensamentos, não he efficaz para segurar a virtude. O conhecimento da constituição do homem, e a experiencia do seu proceder, confirmão esta verdade. O Grande Physiologista Boerhave, fallando da dita Doutrina [evangélica], diz, que até nella mostrou o nosso Salvador, que conhecia melhor que Socrates ao Genero Humano. - O insigne Medico Haller, commentando esta passagem de Boerhave, assim reflecte: "não escapou á perspicacia do nosso Salvador, que a repulsa de todo o máo pensamento he a melhor sentinella contra o vicio; porque, quando entrão no espirito idéas licenciosas, estas estimulão os desejos desordenados em tal gráo de violencia, que se não pode resistir - cada instante que se passa em meditar sobre algum peccado, augmenta o poder do objecto perigoso, que possue a nossa phantasia". 129

A "Ethica Pratica para a boa ordem civil", proposta por Cairu, desvela-se, na prosa médica, como controle e contenção de algo que, indubitavelmente, vem da natureza. A repulsa do mau pensamento depende da ação de uma sentinela, imagem a sugerir a força sobrehumana de que se lança mão, toda vez que o mal se aproxima. Reste claro: o mal será a idéia livre, capaz de corromper a ordem.

A licença das idéias deixadas soltas estimula portanto os desejos, num plano de desordem e violência que é o oposto da civilização. Ei-nos aqui, mais uma vez, diante de uma

<sup>127</sup> Idem, "Appendice", p.34-35.

<sup>128</sup> Cairu foi membro da Assembléia Geral Constituinte de 1823, mas escreveria a sua Constituição moral, e deveres do cidadão com base na "Constituição do Imperio", isto é, a Constituição outorgada de 1824, "duplicadamente mais liberal" que o projeto elaborado pela extinta Assembléia, a acreditar-se no decreto imperial de 12 de novembro de 1823. A nova Constituição, "em nome da Santíssima Trindade", rezava, em seu artigo quinto, que "a religião católica apostólica romana continuará a ser a religião do Império. Todas as outras religiões serão permitidas com seu culto doméstico ou particular, em casas para isso destinadas, sem forma alguma exterior de templo". Cf. Constituições do Brasil. Rio de Janeiro: Aurora, s.d., p.75, 119. (Coleção "Lex", n.34.)

129 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.29.

atitude que requer o desvio, porque somente se faz e reconhece por civilizada quando é capaz de exercer o controle sobre uma natureza que é, ela mesma, desvio.

O discurso civilizador de Cairu inscreve-se, neste sentido, numa longa e vária reflexão sobre a natureza humana e a civilização, que deita raízes num passado remoto, é claro, mas tem seu berço, modernamente, nestas inquirições do século XVII (elas mesmas incompreensíveis sem o humanismo renascentista), de que La Rochefoucauld é um representante ilustre. Inquirições cujo alcance somos incapazes de compreender, entretanto, sem o legado dos pensadores do século das luzes, isto é, sem a experiência da pergunta radical sobre a natureza humana e, sobretudo, sem a experiência – inquietante para o século XIX – da soltura completa das amarras da civilização, com a cabal desmontagem do que seja a virtude, tendo como limite a renúncia, pura e simples, à hipocrisia da civilização.

### Dolmancé, à pequena Eugénie:

Ah! Renonce aux vertus, Eugénie! Est-il un seul des sacrifices qu'on puisse faire à ces fausses divinités, qui vaille une minute des plaisirs que l'on goûte en les outrageant? Va, la vertu n'est qu'une chimère, dont le culte ne consiste qu'en des immolations perpétuelles, qu'en des révoltes sans nombre contre les inspirations du tempérament. De tels mouvements peuvent-ils être naturels? La nature conseille-t-elle ce qui l'outrage? Ne sois pas la dupe, Eugénie, de ces femmes que tu entends nommer vertueuses. Ce ne sont pas, si tu veux, les mêmes passions que nous qu'elles servent, mais elles en ont d'autres, et souvent bien plus méprisables... 130

Literatura moralista, em todos os casos, notadamente na experiência transgressora e libertária, ou libertina, do Divino Marquês, terminando na mais elementar violência. Interessante, para melhor compreendermos Cairu, notar que a civilização segue a anunciar-se nem tanto pelo seu contrário, mas, mais precisamente, pelo ligeiro desvio das regras morais, aquelas mesmas que se criaram na imaginação dos homens, como resultado de uma bajulação (Mandeville) ou de um simples engano (La Rochefoucauld e Jacques Esprit); plano imaginário, aquele, no qual se fundam nada menos que os sentimentos morais do homem (Adam Smith).

Fundamental, para Cairu, refundar essa natureza humana, torná-la clara e irrecusável, reencontrando-a em sua benignidade. Daí a importância dos extratos da Epístolas, e sua força estratégica, no corpo do catecismo, atuando, logicamente, como contra-veneno ao mundo desvelado pelas máximas.

<sup>130</sup> Sade. La philosophie dans le boudoir. Paris: Bookking International, 1994, p.36.

Compreenda-se, porém, o que podem ser essas máximas, na Constituição moral, e deveres do cidadão. Vimos, desde o último capítulo, que elas podem significar, justamente, isto que o moralista brasileiro identificará como o discurso egoístico, ao qual contraporá a moral cristã. Ainda assim, não haverá aí apenas dualidade. Trata-se de uma afirmação, não somente contra um discurso oposto, mas contra a própria natureza corrompida, ou contra todo o desvio iminente, guardado no seio desta mesma natureza.

Já pudemos perceber quão ambígua é a leitura de La Rochefoucauld, pelo visconde de Cairu. Importa notar a precisão de uma apreciação como a sua, certo de que se encontra, lendo e reproduzindo as máximas, diante de um quadro da natureza humana corrompida.

Os apóstolos pretenderam livrar os homens da escravidão, menos os incitando a revoltar-se contra o poder temporal, que procurando convencê-los a romper os grilhões de sua própria corrupção. Cairu reporta-se à segunda Epístola de Pedro, embora, num evidente engano, associe as palavras, atribuídas ao fundador da Igreja, a Paulo. No já referido capítulo dos "deveres Christãos", o missivista se volta contra os soberbos:

Estes, como animaes sem razão, naturalmente feitos para preza, e para a perdição, blasphemando das cousas que ignorão, parecerão [sic] na sua corrupção; como fontes sem agua, e nevoas agitadas de turbilhões, está-lhes reservada a obscuridade das trevas. Porque, fallando palavras arrogantes de vaidade, attrahem aos desejos impuros da carne aos que pouco antes havião fugido dos que vivem em erro, promettendo-lhes liberdade, quando elles mesmos são escravos da corrupção. 131

O autor da Epístola referia-se aos falsos doutores, e o remate não deixa dúvidas quanto ao mundo de perdição em que podem cair os homens, em meio àqueles turbilhões agrestes que movem a carne; realiza-se, neles, o provérbio: "voltou o cão ao seu vômito", canis reversus ad suum vomitum (2Pdr, 2, 22).

Philippe Sellier, nos já referidos comentários à Bíblia de Sacy, lembra que o texto, escrito sob a autoridade de Pedro, é plausivelmente oriundo do círculo do grande apóstolo, possivelmente de um seguidor de Marcos, fundador da comunidade cristã de Alexandria, lugar onde, segundo a expressão de Jean Daniélou, deu-se este "milagre da história humana": a elaboração de um helenismo cristão. 132

<sup>131</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.40.

<sup>132</sup> Cf. Jean Daniélou. "Des origines à la fin du troisième siècle", in *Nouvelle Histoire de l'Église*, op.cit., p.159. De Philippe Sellier, sobre este que seria o mais tardio dos textos do Novo Testamento, leia-se a introdução à segunda Epístola de Pedro, na Bíblia de Sacy. Cf. *Bible* (trad. Louis-Isaac Lemaître de Sacy), op.cit., p.1585.

A história é fascinante e complexa, embora não nos interesse, aqui, mais que o sentido desta mensagem cristã que se prende à reforma dos costumes, mas, igualmente, voltase para a Cidade, logo valendo-se da retórica e de toda a sabedoria clássicas, fundando uma nova era, como nos acostumamos a ver e pensar.

Importa, se atentamos para o texto de Cairu e a presença das Epístolas, no século XIX brasileiro, perceber o aspecto claramente *fundador* de sua mensagem moralizante. Será então razoável, a esta altura, notar as confluências e analogias possíveis entre esse idealizado cristianismo original e a intenção de José da Silva Lisboa, propondo uma reforma moral que fosse, ao mesmo tempo, a fundação de um novo Império, contra a corrupção que grassava entre os homens.

A fundação e a reforma moral, como faces complementares de um projeto grandioso e patriótico, far-se-ia contra os turbilhões do tempo, lidando com o perigo iminente do desvio, do retorno a um mundo desfeito e informe, perfeitamente figurado pelo cão que engole o próprio vômito, incapaz de abandonar o círculo danado da corrupção.

Talvez não nos caiba julgar se a libertação proposta significa ou não a entrada numa outra sorte de prisão. Mas, no que toca a Cairu, torna-se bastante clara a dose de contenção e renúncia, contida em sua mensagem civilizadora. Sobretudo, clareia-se a necessidade de uma crença no que este mundo nos guarda, como possibilidade remissora, como se devêssemos, escrupulosamente, evitar os desvios de nossa natureza corpórea, ou simplesmente de nossa natureza, de modo a corrigi-la e aperfeiçoá-la, sem descanso ou fraqueza.

\* \* \*

Parece-me plausível a idéia de que a benignidade da natureza humana, tão clara na Constituição moral, e deveres do cidadão, expõe-se menos como constatação, que como vontade e aposta. A necessidade inescapável da contenção dos desejos e da correção das forças criativas do homem faz supor que um moralista como Cairu pressinta uma natureza que não será, tão claramente, o justo termo entre os excessos. Ao mesmo tempo, creio que sua empresa moralizadora pretenda, no fundo, (re)estabelecer uma ética à maneira clássica, crendo-a embaralhada pelo tempo insano das revoluções.

Afinal, José da Silva Lisboa propugna o controle capaz de manter-nos na delicada corda da virtude, embora a saiba suspensa sobre o vazio tentador dos vícios. Uma vez mais, trata-se do abismo do desvio, e da angustiante certeza de que um exíguo deslize será a perdição, com a qual, sabemos, virão o prazer e a culpa. Como se tudo que nos cerca fosse o desvio. Como se, sobre a corda, ouvíssemos, de ambos os lados, a lancinante pergunta dos que caíram, uns aos outros inquirindo: por que pecaste? <sup>133</sup>

O plano ético é capaz, neste caso, de descortinar um mundo de extrema exigência, sobretudo quando a busca da excelência abandona o foro íntimo em que nos perguntamos sobre a correção de nossas ações, e atinge o espaço público, tornando-se o simples controle do agir e pensar, num plano que é já o do moralizador, ou do censor, pressuroso na demarcação dos limites, sobretudo quando estes tenham sido levianamente rompidos.

A demarcação dos limites, e o desenho da correta natureza, como instância ética, sugerem, ainda e sempre, o temor do desvio como combustível da máquina correcional. É impossível ativá-la, porém, sem que se creia no valor positivo da natureza humana, ou nos valores que brilham, a despeito de todo erro ou imperfeição da criatura.

Até aqui, referindo-nos a um céu perfeito, creio que andemos na senda de um idealismo em que comungam também os jansenistas. As divergências podem aparecer, porém, quando o aperfeiçoamento desponta no horizonte do homem. Já tivemos a oportunidade de sondar a infinita distância deste céu, na imaginação de Port-Royal, mas é agora necessário frisar a miserabilidade da criatura caída, e seu encerramento no mundo imperfeito, a terra sendo, para os homens, o seu próprio e trágico desterro.

José da Silva Lisboa não aceita a escritura mundana de La Rochefoucauld, talvez exatamente porque tenha detectado, nas máximas, um discurso que não se engaja ao espírito civil. Trata-se, bem ao contrário, de um discurso de alguém que se retira e esconde, para melhor revelar o homem caído. Um discurso que descreve impiedosamente, ao invés de prescrever; que corrói, ao invés de edificar; e que, no lugar de fornecer as chaves para a

Lembro-me da imagem dos avaros e dos pródigos que Dante encontrou no quarto círculo do Inferno, gritando, uns aos outros: "Perché tieni?", "Perché burli?" Cf. Dante Alighieri. A divina comédia (ed. bilíngüe, trad. Italo Eugenio Mauro). São Paulo: Editora 34, 2000, p.62 (Inf, VII, 30).

redenção, é capaz de lembrar-nos que o homem perdeu o norte, neste mundo, já há muito tempo. 134

\* \* \*

A antropologia da Queda, levada ao paroxismo, nos tornaria vítimas irrecuperáveis de um legado pecaminoso. Neste mundo faltoso, pode tornar-se um envolvente mistério a aparição da grandeza do homem, revelada, paradoxalmente, em sua insignificância e pequenez. Entretanto, não é este, de forma alguma, o registro de La Rochefoucauld.

Vimos como lhe falta aquela aposta pascalina, num *au-delà* que ele simplesmente veda aos olhos do leitor, parecendo divertir-se em encerrá-lo na mecânica das paixões humanas. Talvez seja um erro confundir tal mecânica à concupiscência lodosa em que chafurdam os humanos pecadores, como no módulo agostiniano. Mas é verdade que estas paixões, atuando numa sinfonia regida pelo amor-próprio, mantêm-nos completamente distante aquele céu perfeito que interessa aos moralistas mais pios e benignos.

O jansenismo de La Rochefoucauld é, sem dúvida, um tema delicado e ainda aberto. Pelo que até aqui se leu e comentou, parece razoável perceber o fundo agostiniano de uma imaginação como a sua, sem que possamos, ou devamos, reduzi-la a tal fundo. A ressalva é importante, porquanto se esqueça, freqüentemente, que os instrumentos analíticos (como o "jansenismo laicizado", com o qual eventualmente procura-se compreender o autor das máximas) são precários, e são apenas instrumentos.

Lendo as *pensées* e as máximas, para buscar similitudes e diferenças, resta a impressão de que há uma luz em Pascal, que se apaga em La Rochefoucauld. Estranhamente, porém, não se pode dizer, deste último, que tenha composto um quadro sombrio. Ao contrário,

<sup>134</sup> Relembre-se a carta de La Rochefoucauld endereçada ao padre Thomas Esprit, de fevereiro de 1664, comentada no capítulo anterior. Nela, desenhavam-se os argumentos posteriormente costurados por La Chapelle-Bessé, em seu conhecido "Discours": "il me semble, dis-je, que l'on n'a pu trop exagérer les misères et les contrariétés du cœur humain pour humilier l'orgueil ridicule dont il est rempli, et lui faire voir le besoin qu'il a en toutes choses d'être soutenu et redressé par le christianisme. Il me semble que les maximes dont est question tendent assez à cela et qu'elles ne sont pas criminelles, puisque leur but est d'attaquer l'orgueil, qui, à ce que j'ai ouï dire, n'est pas nécessaire à salut." Cf. "Lettre de La Rochefoucauld au Père Thomas Esprit, 6 février 1664", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Truchet), op.cit., p.578. Talvez o interlocutor justifique essas considerações pias do autor das máximas, mas é verdade que a ironia do arremate ("...l'orgueil, qui, à ce que j'ai ouï dire, n'est pas nécessaire à salut") pode revelar um pouco deste "jansenismo" de La Rochefoucauld, não completamente preocupado com a salvação, é verdade, mas em todo o caso mantendo-a em seu horizonte, quando menos

trata-se de um exímio – e clássico – retratista, capaz de operar, com delicadeza e graça, os contrastes devidos, produzindo um ambiente aliás muito claro. Excessivamente claro, por vezes.

Mas essa luz – eis o problema – não provém do alto, nem do próprio homem retratado: é a luz coada pelo moralista mundano, aparentemente descrente em ambos os pólos, isto é, descrente nos homens e em tudo o que se poste além deles. Este é um momento de desesperança extrema, quando poderíamos, novamente, lembrar a prosa amarga de Machado de Assis, mas então nos desviaríamos do curso, que já vai longo e tortuoso.

Se é verdade que a chama maravilhosa de Pascal comporta a ambigüidade da grandeza e da miséria conjuntas da condição humana, não será menos verdade que a mundanidade de La Rochefoucauld não apenas tende a apagá-la, como é capaz de patentear uma imagem em que aquela grandeza torna-se rara, senão impossível. 135

Mas talvez, no fundo, não sejam de todo diferentes os universos dos dois autores. Para La Rochefoucauld, a imperfeição marca o ser humano, mesmo se o orgulho não nos permite vê-la ou senti-la. Conforme a máxima 36, presente já na primeira edição:

il semble que la nature, qui a si sagement disposé les organes de notre corps pour nous rendre heureux, nous ait aussi donné l'orgueil pour nous épargner la douleur de connaître nos imperfections.

Fruto da natureza, nossa disposição corporal abarca o orgulho que esconde nossas imperfeições. Não podemos escapar deste mundo no qual o amor-próprio é soberano, e onde as paixões se movem, empurrando as peças de uma máquina gigante.

Pascal não refuta o mundo sensitivo, embora despreze a "segunda natureza", ou a natureza social. 136 Entretanto, lembremo-nos da ambigüidade da machine pascalina: viver en

como telos inatingível. Saber o quanto o moralista se preocupava de fato com essa salvação talvez seja ocioso, até mesmo porque o seu universo é, por eleição, o mundo cá embaixo.

135 Lembre-se, em todo o caso, a análise de Jean Lafond sobre a moral aristocrática e o agostinismo da obra de La

Rochefoucauld, distinguindo os sinais de um discurso dúplice, que se atém, a um só tempo, a uma ética propriamente aristocrática e a uma visão mais claramente cristã, a qual desvela o caráter sempre relativo da grandeza, que se pode encontrar, posto que raramente, no nobre ou na mais pobre pessoa, como a viúva do Evangelho que deixa sua esmola ao templo. Cf. Jean Lafond. "Morale aristocratique et augustinisme dans l'œuvre de La Rochefoucauld", in L'homme et son image, 1998, op.cit., p.91-100.

p.91-100.

136 Pierre Bourdieu escreve algumas de suas mais recentes reflexões sob a égide de Pascal: ironia, apenas, ou escuta fina do texto pascalino? Afinal, a leitura de Pascal desperta a desconfiança radical diante das glórias humanas, e diante do poder simbólico que naturaliza o privilégio. No plano literário, dá-se a denúncia vigorosa da "segunda natureza"; no plano sociológico, é preciso deslindar, com detalhe, a máquina que mascara a exclusão social, tornando-a obra da natureza. Mas o motor destas preocupações de ordem sociológica deve ser, ainda, esta que é uma das mais agudas compreensões do funcionamento do poder simbólico, oriunda, significativamente, do meio de Port-Royal. Leia-se Pierre Bourdieu. "Introduction", in Méditations pascaliennes, op.cit., p.9-17. Visada negativa, sem dúvida, a de Pascal e de Bourdieu, como

honnête homme pode nos habituar ao universo cristão. 137 Nos dois casos, trate-se de Pascal ou de La Rochefoucauld, a natureza social é importante, porque inevitável. Haverá, é claro, movimentos vários e diferenças não negligenciáveis: se se lê Pascal, a sensação de ser estrangeiro neste mundo da matéria é completa; se se lê La Rochefoucauld, sente-se que não há saída alguma, e que de fato se trata, ao fim, de uma sorte de mecânica do social, de um mundo de que foram banidas as interrogações metafísicas, ainda que uma metafísica subjaza nas máximas. De toda forma, num caso ou no outro, somos sempre prisioneiros da matéria.

Por isto não se compreende o autor das máximas como aquele que se distancia absolutamente do mundo, desprezando-o. Ao contrário, seu olhar forçosamente acompanha o deslocamento e as ações dos homens no ambiente de corte, ou nos "salões", desconfiando sistematicamente de suas virtudes aparentes, de modo a compreender o fundo vão de suas aspirações.

Ei-nos diante de uma procura essencialmente mundana, ou propriamente mecânica, como vou supondo. Várias são as máximas capazes de sugeri-lo. Como a de número 44, também ela presente na primeira edição:

absolutamente negativa será a visada de La Rochefoucauld. Se é difícil colher uma promessa civilizacional nos dois primeiros autores, mais difícil será, no que diz respeito ao último. O que não impede, como vimos, que a crítica possa detectar, nas máximas, o horizonte da civilização. Todorov, em seu já citado texto sobre La Rochefoucauld, percorre, na direção contrária, o caminho que venho tentando trilhar, na compreensão do moralista: "La société est inévitable, et nous ne pouvons que nous en réjouir. Il est vrai que l'homme social est un homme déguisé: 'Les hommes ne vivraient pas longtemps en société, s'ils n'étaient les dupes les uns des autres' (M 87). Mais nous savons maintenant que cette maxime, loin d'envisager l'avènement prochain d'une vie sans société, explique la nécéssité de la tromperie. Notre amour-propre doit tenir compte de l'existence d'autres amours-propres autour de lui, tout aussi arrogants et agressifs. Le seul moyen de réconcilier ces désirs contradictoires est de profiter de ce que les hommes, aussi méchants soient-ils, 'n'oseraient paraître ennemis de la vertu' (M 489). Le paraître est notre espoir contre l'être. C'est grâce à lui qu'on accède à cet état infinement préférable au combat de tous contre tous qu'est la civilité (M 260); la justice elle-même n'est rien d'autre qu'un arrengement par réciprocité; j'accepte de ne pas nuire aux autres pour qu'ils ne me nuisent pas. 'La justice n'est qu'une vive appréhension qu'on ne nous ôte ce qui nous appartient; de là vient cette considération et ce respect pour les intérêts du prochain, et cette scrupuleuse application à ne lui faire aucun préjudice' (MS 14). Ainsi, en partant de motifs ignobles, on finit par accomplir les actions les plus nobles (M 409)". Tzvetan Todorov. "La comédie humaine selon La Rochefoucauld", op.cit., p.44. Caminho semelhante terá sido trilhado, anteriormente, por Bernard Tocanne, em seu estudo sobre a noção de natureza, na segunda metade do século XVII, na França: "l'amour-propre a intérêt à limiter ses manifestations ostensibles en évitant d'humilier l'amour-propre des autres dont le regard cherche toujours à dépister la faiblesse d'autrui; la volonté de tyrannie, atteinte directe au moi d'autrui et à son amourpropre, est une faute jugée comme telle, donc humiliante. Une sorte de dialectique du maître et de l'esclave joue dans les relations que le moi entretient avec autrui, dont le regard doit à la fois reconnaître une valeur dans le moi qui mime la vertu, comme un inférieur qui reconnaît un supérieur, et sanctionner cette valeur comme un juge. Le moi tirannique qui veut afficher sa valeur et humilier autrui est aussi l'esclave du maître qui le juge. Le moi appelle par sa faiblesse une sanction sociale qui satisfait son amour-propre, par le biais de l'estime et de l'honneur, et qui canalise en quelque sorte l'amour-propre, l'oblige à se manifester sous des formes détournées qui assurent une certaine union entre les hommes. La vie sociale est en ce sens une sorte de règle du jeu pour avoir l'estime des autres." Bernard Tocanne. L'idée de nature en France dans la seconde moitié du XVII<sup>e</sup> siècle: contribution à l'histoire de la pensée classique. Paris: Klincksieck, 1978, p.167-168.

137 Cf. Philippe Sellier. "Introduction" aux "Pensées", in Moralistes du XVII<sup>e</sup> siècle, op.cit, p.300. Leia-se também Blaise Pascal. [XLV] 680 (éd. Philippe Sellier), in Moralistes du XVII<sup>e</sup> siècle, op.cit, p.514-518.

la force et la faiblesse de l'esprit sont mal nommées; elles ne sont, en effet, que la bonne ou la mauvaise disposition des organes du corps.

O movimento da percepção, ou do *esprit*, radica, aqui, na física. Segundo este conhecido registro, são as paixões a agir em nosso corpo, comandadas pelo amor-próprio. Como movimento irresistível e turbulento, os remoinhos das paixões reforçam a idéia da materialidade deste universo, reforçando também o aspecto mecânico de seu deslocamento violento no interior da "máquina do corpo", como a nomeou Descartes. <sup>138</sup>

Quanto ao orgulho, na máxima 36, a miséria permanece e dura, ao fim da operação de dissimulação, como seu resultado: nós nos poupamos à dor do reconhecimento de nossa condição imperfeita, mas ela existe, e lá está, mesmo escondida.

Retornemos alguns anos, para restituir, uma vez mais, a máxima ao momento luminoso de sua criação. <sup>139</sup> No dia 10 de dezembro de 1663, La Rochefoucauld escrevia à marquesa de Sablé uma carta contendo algumas *sentences*, como esta:

la nature, qui a pourvu à la vie de l'homme par la disposition des organes du corps, lui a sans doute encore donné l'orgueil pour lui épargner la douleur de connaître ses imperfections et ses misères. 140

O fundo manchado do homem – herança maldita – permanece, pulsante, aquém de nossas sensações, de nossa vida corporal, apontando o paradoxo de um pulso que não é sensível. O corpo esconde a verdade de nossa condição miserável, evitando, por meio do orgulho, que ela se mostre à superfície. Trata-se de um véu muito espesso, composto por nossa fisiologia.<sup>141</sup>

las Quanto ao movimento irresistível das paixões, é mister perceber sua ordem fisiológica, o que faz com que um crítico contemporâneo se pergunte se a "moral" cartesiana não seria, no fundo, uma "application de la médecine à celles de nos affections qui obsèdent tellement notre esprit qu'elles suspendent à son insu jusqu'à l'exercice de sa liberté, ou qui suscitent en lui des émotions qu'il n'est pas plus capable de maîtriser que d'empêcher". Cf. Nicolas Grimaldi. "Introduction", in René Descartes. La morale (textes choisis par Nicolas Grimaldi). Paris: Vrin, 1992, p.11-12. É preciso lembrar, porém, o sentido clássico de uma pesquisa da "anatomia" humana, como busca antropológica, ou moral, disto a que, no vocabulário utilizado no círculo de La Rochefoucauld, se chamaria os replis du cœur. Sondando a arte anatômica desde a Renascença, Louis van Delft nota que a "anatomia", em sentido moral, seria utilizada já por Gracián, no Criticón, e também por Mlle de Scudéry, no belo trecho em que se refere à poesia de Safo de Lesbos: "Elle exprime même si délicatement les sentiments les plus difficiles à exprimer et elle sait si bien faire l'anatomie d'un cœur amoureux, s'il est permis de parler ainsi, qu'elle en sait décrire exactement toutes les jalousies, toutes les impatiences, toutes les joies, tous les dégoûts, tous les murmures, tous les désespoirs, toutes les espérances, toutes les révoltes et tous ces sentiments tumultueux qui ne sont jamais bien connus que de ceux qui les sentent ou qui les ont sentis". Cf. Louis van Delft. Littérature et anthropologie..., op.cit., p.217. Leia-se, ainda, ..."La Rochefoucauld et l' 'anatomie de tous les replis du cœur' ", Littératures classiques, n.35, 1999, p.37-62.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Novamente, vou aqui alinhando argumentos já desenvolvidos em outro texto. Cf. Pedro Meira Monteiro. *Un moraliste sous les tropiques...*, op.cit., p.19-27.

<sup>140</sup> La Rochefoucauld. "Correspondance", in Œuvres complètes, op.cit, p.622.

141 Estamos portanto diante de uma ordem simultaneamente corporal e anímica: impossível separar aquilo que o século XVII,

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Estamos portanto diante de uma ordem simultaneamente corporal e animica: impossível separar aquilo que o seculo XVII, aparentemente, não compreendia senão conjuntamente. O amor-próprio está no coração humano: isto quer dizer que ele habita aquelas dobras (replis) do homem, no sentido fisiológico, ou "anatômico", como se sugeriu. Mas, de volta, o registro não é

La Rochefoucauld excelia neste exercício de desvelamento: entre as trufas e as receitas culinárias trocadas com madame de Sablé, havia também sentenças... Vemo-nos diante de uma experiência a um só tempo mundana e distanciada do mundo, que podemos sentir na aconchegante imagem daqueles que moralizavam, "au coin du feu", durante o inverno parisiense. 142

O momento que dá à luz a máxima pode também guardar a dúvida do escritor. Na já referida carta, enviada à marquesa de Sablé, La Rochefoucauld se queixava: "en voici une qui est venue en fermant ma lettre, qui me déplaira peut-être dès que le courrier sera parti". De fato, a máxima seria posteriormente transformada, com a expressão "il semble" tomando lugar ao "sans doute". 143

Talvez estejamos diante do esforço de relativização, por meio do qual as sentenças se tornam mais sutis, menos peremptórias, embora sempre cortantes. Talvez estejamos, entretanto, diante da imperfeição mesma da escritura, ou da insatisfação do escritor, quando grava as palavras sobre o papel e sente, angustiado, que não são mais suas, como se pudessem ser raptadas, roubadas ao seu domínio: ...me déplaira peut-être dès que le courrier sera parti.

Antes do arrependimento do escritor, e da revisão do texto, uma palavra permanece, capaz de produzir um efeito especial, que vai se perder na máxima já polida, ou afiada. Olhemos de perto estas *misères* que desapareceram da máxima 36: palavra forte, a sinalizar o estatuto mísero do homem perdido.

José da Silva Lisboa, no corpo de seu catecismo, traduz cuidadosamente a sentença, embora a transliteração mereça alguns comentários:

exclusivamente físico: o amor-próprio é um elemento "consubstancial ao eu (moi)", um "ser" que tende a "perseverar no ser", segundo o vocabulário dos estóicos ou de Spinoza, como ensina Jean Lafond. Cf. Jean Lafond. La Rochefoucauld: augustinisme et littérature, op.cit., p.28.

<sup>142</sup> Trocando máximas com seu amigo Jacques Esprit, La Rochefoucauld dizia-lhe, numa carta: "Vous n'aurez que cela pour cette heure. Mandez ce qu'il en faut changer. Je ne sais plus aucune de vos nouvelles, ni domestiques, ni chrétiennes, ni politiques. Je crois que j'irai cet hiver à Paris, et que nous recommencerons de belles moralités au coin du feu. Cependant apprenez-moi l'état où vous êtes, et qui vous fréquentez." La Rochefoucauld. "Correspondance", Œuvres complètes, op.cit, p.607-608. As trufas e também algumas cenouras aparecem numa outra (já citada) carta recheada de máximas, enviada por La Rochefoucauld a madame de Sablé: "Ce n'est pas assez pour moi d'apprendre de vos nouvelles par ce qu'on a accoutumé de m'en mander; je vous supplie de me permettre de vous en demander de temps en temps à vous-même, et de souffrir, puisque je n'ai pu vous envoyer des truffes, que je vous présente au moins des maximes qui ne les valent pas; mais, comme on ne fait rien pour rien en ce siècle-ci, je vous supplie de me donner en récompense le mémoire pour faire le potage de carottes, l'eau de noix et celle de mille-fleurs; si vous avez quelque autre potage, je vous le demande encore. [...]" Cf. Idem, p.621.

parece que a natureza, que tão sabiamente dispoz todos os orgãos do nosso corpo para nos fazer felizes, tambem nos tem dado o orgulho para nos poupar a dor de conhecer as nossas imperfeições.<sup>144</sup>

Trata-se, sem dúvida, de um português elegante, e de uma tradução quase completamente fiel. Contudo, atenhamo-nos a certos detalhes: utilizando o particípio passado ("dado") com o verbo auxiliar no indicativo ("tem"), Cairu procura acompanhar a forma francesa que utiliza o auxiliar no subjuntivo e o verbo principal no particípio passado, isto é, o subjuntivo passado ("ait donné"). Em português, haveria uma forma semelhante ("tenha dado"), ainda que se trate de uma composição, visto não haver um subjuntivo passado. Porém, nesta língua tampouco existe a forma que os franceses chamam "passé composé"; forma presente na máxima "original". O "passé composé" equivale ao pretérito perfeito do português. Impressiona, entretanto, a mudança que um tal emprego verbal pode acarretar, no enquadramento e no sentido das máximas.

Quando Cairu escreve "tem dado", depreende-se que a natureza dá aos homens este orgulho que lhes poupa a dor, mas não há, então, quase nenhum afastamento temporal na frase, pois o tempo "tem dado" toca o *presente*; o que quer dizer que, no limite, a natureza nos fornece ainda, hoje em dia, o refrigério do orgulho.

Em La Rochefoucauld, diferentemente, a ação da natureza (dar o orgulho) pertence ao passado, o que aumenta a sensação de algo acabado, de uma composição irredutível do corpo humano, substancializando a "natureza humana" em torno disto que nos presenteou, no passado, uma natureza talvez madrasta: o orgulho que nos esconde a imperfeição.

Uma simples mudança de tempo permite a Cairu encontrar uma sorte de consolação nisto que, no texto do século XVII, podia ser horrível, senão trágico. Leia-se uma vez mais a máxima e sua versão em português, e ver-se-á que a natureza parece proteger os homens da dor, nos dois casos. Entretanto, traduzida para o português, a máxima sugere uma natureza paradoxalmente boa, que nos preserva, até hoje, do conhecimento doloroso de nossa imperfeição; no original, ao contrário, a sentença parece desnudar o funcionamento desta máquina infernal, que esconde, no fundo de nós mesmos, a matéria corrupta de que fomos feitos. 145

<sup>144</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., "Appendice", p.14.

A tradução um pouco livre de Leda Tenório da Motta procura, entretanto, conservar o sentido original: "a natureza, como que sábia na disposição dos órgãos de nosso corpo para nos tornar felizes, deu-nos também o orgulho para nos evitar a dor de conhecer nossas imperfeições". Cf. La Rochefoucauld. Máximas e reflexões (trad. Leda Tenório da Motta), op.cit., p.21.

O tempo dos verbos pode revelar ou esconder. A ação da natureza é diferente, se a colocamos no passado ou no presente, porque o leitor será conduzido por caminhos diversos de significação. Postada no passado, a "natureza" dá a idéia daquilo que um dia inscreveu-se em nós, e que carregamos, ainda hoje, irremediavelmente, como *nossa* natureza; já a "natureza" que toca o presente é bem mais algo de exterior, que aparece para aliviar ou castigar, conforme suas próprias e misteriosas leis.

A natureza presente nas máximas pode também ser misteriosa, afinal nós não a conhecemos senão precariamente: haverá sempre terras a descobrir neste país, como para o amor-próprio. Mas ela não é exterior; não é a natureza que existe à volta dos homens. Bem ao contrário, é a natureza humana: natureza, neste caso, em seu sentido aristotélico. Tratar-se-ia, portanto, de uma dimensão propriamente física, de um movimento rumo à conformação, isto é, à realização de uma forma. 146

Não se pode compreender a ordem material e a ordem das formas como separadas, pois o movimento a que se refere o autor da máxima toca o momento da disposição original dos nossos órgãos, bem como o momento posterior, quando o orgulho nos poupa do conhecimento de nossas imperfeições. Mas é sempre um mesmo movimento, que o olhar do moralista deve acompanhar com delicadeza e atenção.

Em outros termos, é o movimento através do qual se constitui o ser humano, exigindo do observador que dirija seu olhar a uma matéria que é, ela mesma, *movimento*. Este observador carrega consigo a ambigüidade dos moralistas: seu fim será fixar aquilo que jamais

<sup>146</sup> O desvelamento da natureza ganha, assim, um sentido particular, desde que é o próprio homem que deve avançar até as fontes de sua especificidade, a qual somente é compreensível se ele acompanha o movimento de sua própria composição, enquanto ser humano. Discutindo as definições de natureza, Aristóteles dizia: "la nature se dit donc d'une certaine façon comme la matière prochaine substrat de chacune des choses qui possèdent en elles-mêmes un principe de mouvement et de changement, mais, d'une autre façon, c'est la forme et la spécificité conforme à la raison d'être. En effet, de même qu'on appelle art ce qui est conforme à l'art et ce qui est technique, de même on appelle nature ce qui est conforme à la nature et ce qui est naturel. Dans le premier cas, nous ne dirions pas que le lit possède rien selon l'art s'il est seulement en puissance et n'a pas encore la spécificité du lit, ni qu'il est un art, et pas davantage nous le dirions pour les choses constituées par nature, car la chair ou l'os en puissance n'ont pas encore leur propre nature avant d'avoir reçu la spécificité conforme à leur raison d'être, par laquelle nous définissons ce qu'est la chair ou l'os, et ils ne sont pas non plus par nature. Par conséquent, d'une autre facon, la nature des choses qui possèdent en elles-mêmes un principe de mouvement serait la forme et la spécificité, non séparables, si ce n'est par la raison [λογος]. Ce qui est issu de celles-ci n'est pas une nature, mais est par nature, par exemple l'homme. Et c'est la spécificité qui est davantage nature que la matière, car on nomme chaque chose quand elle est entéléchie plutôt que quand elle est en puissance." Aristote. La physique (trad. Annick Stevens). Paris: Vrin, 1999, II, 193a1-193b1, p.98-100. Especificidade tão mais difícil de se reconhecer, já no âmbito teológico, quanto se saibam distantes a natureza e a Graça que a perfaz, ou aperfeiçoa (Gratia naturam perficit). No caso de La Rochefoucauld, haverá ainda algo de aristotélico, ou propriamente físico, nesta "natureza", embora aquela infinita distância em relação à Graça exista e permaneça significando, de forma especialmente aterradora aliás, porquanto, no horizonte das máximas, o dom divino simplesmente se apague, como presença ou esperança. Sobre as noções de "natureza", na segunda metade do século XVII, na França, consulte-se Bernard Tocanne. L'idée de nature en France dans la seconde moitié du XVII<sup>e</sup> siècle..., op.cit.

será fixo. Podemos agora, creio, compreender melhor a força de uma metáfora como a do olhar errático, isto é, destes olhos que seguem uma matéria sempre em mutação.

Porém, deixemos aqui Aristóteles, pois a busca moralista de uma "natureza humana" não pode ser concebida, no que toca a La Rochefoucauld, no seu sentido propriamente ético. 147 Menos ainda, poderíamos concebê-la, como no caso de Du Vair, como a sábia disposição da alma a seguir o bem, por meio da *droite raison*. 148 Estaremos já, porventura, algo próximos da experiência moderna da literatura, mistura palpitante de humanismo e antihumanismo, como seu viu, de crença e incerteza em face da matéria humana e de nossa capacidade de nos compreendermos, a nós mesmos. No caso da moral de La Rochefoucauld, vemo-nos diante de uma incerteza que bem pode explicar-se pelas doutrinas que a informam. De qualquer maneira, a desconfiança em relação às definições conclusivas pode dar à luz a apreensão de um real fluido, no limite intangível e incompreensível, onde haverá sempre algo oculto, dada a imperfeição de nossos instrumentos, isto é, dada a limitação dos sentidos e a precariedade do verbo, que deve, entretanto, partir ao encalço do que seja a "natureza".

Se Cairu concebe a natureza como exterior e observável, tendo um funcionamento que pode ser exaustivamente explicado, tem-se porém a impressão, lendo a *Constituição moral*, e deveres do cidadão, de que a natureza humana, ela mesma, não é uma composição em movimento. Ou antes, se há um movimento da alma, ele se perfaz em direção a um

<sup>147</sup> Se o Estagirita pode nos ajudar a compreender o movimento da natureza para um autor como La Rochefoucauld, é preciso precaver-nos em relação ao aspecto ético subjacente a este desenrolar das ações em direção a seus fins "naturais". Assim, a política como uma espécie de ciência arquitetônica, a partir da qual se possam classificar as ações dos cidadãos em razão de seus lugares "naturais" na Cidade, será muito mais uma idéia do moralista brasileiro. Valeria a pena, seguramente, sondar o papel desempenhado pela formação conimbricense de José da Silva Lisboa em suas concepções políticas. Embora tenha se formado após as reformas pombalinas, é difícil crer que o legado tomista dos jesuítas não tenha marcado em algo sua imaginação, afinal as mudanças de currículo não costumam ser eficientes no pretendido apagamento da tradição. Fique a sugestão de uma pesquisa.

<sup>148 &</sup>quot;Je pense que, pour définir proprement le bien, on peut dire que ce n'est autre chose sinon l'être et l'agir selon la nature. Elle est si sage maîtresse qu'elle a disposé toutes choses au meilleur état qu'elles puissent être, et leur a donné le premier mouvement au bien et à la fin qu'elles doivent chercher; de sorte que qui la suivra, sans doute l'obtiendra." Guillaume du Vair. "La Philosophie morale des Stoïques", op.cit., p.64.

<sup>149</sup> A "Lei Natural" é a base da "Moral Universal", desde que assistida pela Luz da Revelação. Cf. José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte I, p.21. Lembre-se, ainda, a já referida passagem do catecismo, em que Cairu nota a importância de Aristóteles, até que Bacon despontasse no horizonte do pensamento ocidental. Curioso que o elogio do Novum Organum se faça acompanhar de uma espécie de ratificação do tomismo, como se o novo mundo da empiria científica devesse, necessariamente, fazer par à ética aristotélica, reforçada pela sabedoria medieval: "Aristoteles, natural de Stagira, fugio de Athenas para a Macedonia, dizendo assim obrar, a fim de não soffrer a Philosophia segundo assassinato. Elle alli foi Mestre de Alexandre Magno, e o Coryphêo da Escola Peripatetica, que durou mais de dous mil annos, até que o celebre Inglez, Bacon de Verulamio, a fe[z] cessar nas mais cultas Nações da Europa com a introducção da sua Philosophia Experimental, que tanto recommendou na sua magistral Obra do Novo Orgão das Sciencias. Aquelle philosopho de admiravel engenho ainda conserva o seu credito quanto á sua Obra de Política e Ethica. Á respeito desta, a sua classificação dos actos humanos moraes, bons ou mãos, virtuosos, ou viciosos por excesso ou defeito, deo o fundo para o Tratado de Ethica, ou Sciencia dos bons costumes, de S. Thomaz, que tem o titulo de Regra da Vida." Idem, parte I, p.13.

cidadão de uma sociedade ideal, o que dá a seu discurso certo sabor utópico, é verdade, embora jamais escatológico, uma vez que a sociedade estará sempre progredindo, sem que o fim da história seja esperado ou desejado.

Nas máximas de La Rochefoucauld, não encontramos uma única palavra sobre o futuro dos homens. O movimento, porém, lá está, como remoinho eterno das paixões, resultando no retrato de uma condição imperfeita, inconclusa, fragmentária. O movimento lá está, como a trama atormentada da criatura caída.

A máxima 36 é mais radical se a lemos em francês, especialmente em sua versão original. Não há, nela, esta sensação de compensação existente na versão brasileira, ou seja, a natureza que vem do exterior, para mitigar-nos a dor, como a pensar as feridas de nosso pecado. Se dermos ouvidos ao autor francês, o orgulho não é exatamente, ou apenas, o elemento consolador: ele é, antes disso, o véu espesso que cobre a realidade, isto é, a miséria humana que não se deixa acompanhar, neste caso, nem mesmo da grandeza do sofrimento.

\* \* \*

Mas que felicidade será essa, referida pela máxima 36? A felicidade do corpo, apenas (...la nature [...] a si sagement disposé les organes de notre corps pour nous rendre heureux...). Benigna natureza esta, desde que nos deu também o orgulho como peça paradoxal, capaz de manter-nos felizes, porque ignorantes de nossa miséria.

A benignidade é aqui uma questão de interpretação, e de visão do mundo. Talvez seja exagerado atribuir à tradução de Cairu o poder de alterar radicalmente o sentido de uma máxima. Talvez eu exagere, atribuindo-lhe uma tão diversa visão da natureza. Mas a escolha das palavras é tarefa delicada, e significativa. Aquele "nos tem dado" indica uma ação que se encerra no presente. Mas o presente, pode ensinar a gramática, não existe na linha temporal; afinal, estamos sempre no presente, no ponto eterno do instante.

O "tem dado", sugerindo algo que toca o presente, estende-se a todo o tempo, e a própria ação da natureza pode reconhecer-se por benigna, porque originária de uma força que vem consolar o homem, atormentado pelo reconhecimento de sua miséria. Um penso eterno, graças a Deus.

A "natureza" que Cairu desenhou, a partir da máxima 36, nos dá portanto, desde um tempo impreciso, o orgulho consolador. Ainda que o detalhe seja mínimo, creio que a escolha das palavras, mas sobretudo a escolha do *tempo* verbal, possa sugerir uma pequena reação da parte do visconde, como se lhe fora difícil compreender, ou aceitar, a idéia de que a natureza nos *tenha dado*, no passado, aquele orgulho ambivalente.

A máxima é repleta de sentidos. Creio que haverá, plausivelmente, uma ironia de fundo neste "il semble que la nature [...] nous ait aussi donné l'orgueil...". A natureza dispôs tudo de modo a nos facultar a felicidade, mas, repentinamente, somos avisados de que ela tão bem nos dispôs, que nos dotou com uma paixão graciosa, capaz de esconder, de nós mesmos, nossa miséria e imperfeição. Tudo felicidade, sobre um mundo desfeito, em ruínas.

Somente acreditando no aspecto civilizador desta felicidade precária é que veremos, em La Rochefoucauld, um otimista. Não me parece justo, porém, tal juízo crítico. Essa natureza risonha, consoladora, não será a chave adequada para adentrar o universo das máximas, onde ela não é mais que a composição das paixões, atuando no homem. Portanto, falamos de uma natureza já constituída, ainda que o movimento se contemple no jogo das paixões, e que a própria singularidade nada mais seja que a diversa composição dessas paixões, nos homens diversos. É o que pode sugerir a máxima 436: "il est plus aisé de connaître l'homme en général que de connaître un homme en particulier".

O aspecto providencial, tão importante na mentalidade de nosso moralistaeconomista, não está ausente das máximas, mas é preciso tentar esquecer, ao menos uma vez,
a inflexão otimista do século XVIII, que a vê, à Providência, como esta força exterior capaz de
bem ordenar a sociedade que marcha, progressivamente, para a civilização. Força, já se viu,
que termina por laicizar-se completamente, tornando-se uma fabulosa e poderosa mão
invisível. 150

Esta é natureza que "tem dado" algo aos homens: a natureza providencial. Diversa é a natureza que nos "deu", ou parece que nos "tenha dado": uma natureza que nos abandona, e nos joga num mundo em que a Providência existe, é verdade, mas oculta-se completamente, sem que possamos decifrá-la ou identificá-la. O universo desta última Providência não é

Para um quadro da "pré-história" da Economia Política, leia-se Ana Maria Bianchi. A pré-história da Economia: de Maquiavel a Adam Smith. São Paulo: Hucitec, 1988.

risonho, nem benigno; ou antes, não há nada que possamos fazer para alterar ou aproveitar o rumo providencial. Não há tarefa para os homens, no mundo de La Rochefoucauld.

#### Máxima 39:

quelque incertitude et quelque variété qui paraisse dans le monde, on y remarque néanmoins un certain enchaînement secret, et un ordre réglé de tout temps par la Providence, qui fait que chaque chose marche en son rang, et suit le cours de sa destinée.

Que fazer, portanto? Apenas deixar que o mundo tome seu rumo secreto? Cruzar os braços, entregar-se ao monstro da preguiça? Certamente não, porque a preguiça é odiosa, e o mundo nobre, que se desfazia com a Fronda, chancela a ação, embore apenas a heróica, jamais a ação "útil" à sociedade toda.

Não pretendo retomar toda a discussão crítica sobre essa moral heróica que se desfaz ou se retém, nas máximas de La Rochefoucauld. Mas é preciso, por fim, notar que há ainda algo a fazer, desde que o fazer se encerre na ação intrépida do herói. Máxima 217:

l'intrépidité est une force extraordinaire de l'âme qui l'élève au-dessus des troubles, des désordres et des émotions que la vue des grands périls pourrait exciter en elle; et c'est par cette force que les héros se maintiennent en un état paisible, et conservent l'usage libre de leur raison dans les accidents les plus surprenants et les plus terribles.

Bastaria elencar outras máximas para, no balanço contrastante do conjunto, perceber que esta heroicidade, como a honnêteté no plano da vida civil, desfaz-se, como se desfaziam os ideais aristocráticos diante da figura odiada de Mazzarino.<sup>151</sup>

<sup>151</sup> Assim, o ambiente impressionador em que somos metidos, na abertura do romance de Dumas: "Dans une chambre du palais Cardinal que nous connaissons déjà, près d'une table à coins de vermeil, chargée de papiers et de livres, un homme était assis la tête appuyée dans ses deux mains. Derrière lui était une vaste cheminée, rouge de feu, et dont les tisons enflammés s'écroulaient sur de larges chenets dorés. La lueur de ce foyer éclairait par-derrière le vêtement magnifique de ce rêveur, que la lumière d'un candélabre chargé de bougies éclairait par-devant. A voir cette simarre rouge et ces riches dentelles, à voir ce front pâle et courbé sous la méditation, à voir la solitude de ce cabinet, le silence des antichambres, le pas mesuré des gardes sur le palier, on eût pu croire que l'ombre du cardinal de Richelieu était encore dans sa chambre. Hélas! c'était bien en effet seulement l'ombre du grand homme. La France affaiblie, l'autorité du roi méconnue, les grands redevenus forts et turbulents, l'ennemi rentré en deçà des frontières, tout témoignait que Richelieu n'était plus là. Mais ce qui montrait encore mieux que tout cela que la simarre rouge n'était point celle du vieux cardinal, c'était cet isolement qui semblait, comme nous l'avons dit, plutôt celui d'un fantôme que celui d'un vivant; c'étaient ces corridors vides de courtisans, ces cours pleines de gardes; c'était le sentiment railleur qui montait de la rue et qui pénétrait à travers les vitres de cette chambre ébranlée par le souffle de toute une ville liguée contre le ministre; c'étaient enfin des bruits lointains et sans cesse renouvelés de coups de feu, tirés heureusement sans but et sans résultat, mais seulement pour faire voir aux gardes, aux Suisses, aux mousquetaires et aux soldats qui environnaient le Palais-Royal, car le palais Cardinal lui-même avait changé de nom, que le peuple aussi avait des armes. Ce fantôme de Richelieu, c'était Mazarin." Alexandre Dumas. Vingt ans après, op.cit. Imagem inspirada, porventura, no contraste já armado por Retz, em suas memórias, embora, nelas, a imagem de Richelieu não seja glorificada: "Le Cardinal De Richelieu avoit de la naissance. Sa jeunesse jeta des étincelles de son mérite: il se distingua en Sorbonne; on remarqua de fort bonne heure qu'il avoit de la force et de la vivacité dans l'esprit. Il prenoit d'ordinaire très-bien son parti. Il étoit homme de parole, où un grand intérêt ne l'obligeoit pas au contraire; et en ce cas, il n'oublioit rien pour sauver les apparences de la bonne foi. Il n'étoit pas libéral; mais il donnoit plus qu'il ne promettoit, et il assaisonnoit admirablement les bienfaits. Il aimoit la gloire beaucoup plus que la morale ne le permet; mais il faut avouer qu'il n'abusoit qu'à proportion de son mérite de

O discurso de La Rochefoucauld é mesmo, como nos fez supor a leitura do visconde de Cairu, um discurso das ruínas. E a natureza humana, incerta, é essa composição buliçosa de paixões, sem que seu aperfeiçoamento, por um momento sequer, pareça possível.

O mundo que daí resulta é feito, como se viu, da recusa das virtudes e de toda contenção das paixões, ideal estóico que La Rochefoucauld envenena e ridiculariza. Desmascaradas as virtudes, resta o amor-próprio como motor da vida em sociedade. No horizonte, desponta a guerra.

É contra o mundo belicoso que Cairu levanta sua pena, preocupado, já no primeiro volume da Constituição moral, em refutar a torpeza hobbesiana:

He desnecessario refutar o Systema de Hobbes, que emprehendeo sustentar os falsos dogmas, que os homens não tem claro conhecimento da Lei Natural; que a Sociedade Civil he um estado de guerra de todos contra todos; que não ha original distincção do justo e injusto; e que justiça e injustiça são idéas facticias, que não tem outro fundamento mais que os Regulamentos dos Legisladores, instituidos para pôr freio á natureza animal do homem, e firmar a boa ordem do governo, pela experiencia dos bons, ou máos effeitos de certos actos humanos. Este systema repugna aos innatos principios da Constituição de Humanidade, que sim está em grande decadencia, mas não em total ruina. Aquelle Escriptor Inglez, por ter nascido em tempo de guerras civis, fez essa absurda theoria, que he desmentida pelo coração de todos os individuos que tem uso da razão. 152

Eis o mesmo e exato argumento com que Suard justificava o duque de la Rochefoucauld: um autor, escrevendo em tempo de guerra. Apavorante, para um homem

la dispense qu'il avoit prise sur ce point de l'excès de son ambition. Il n'avoit ni l'esprit ni le coeur au-dessus des périls; il n'avoit ni l'un ni l'autre au-dessous; et l'on peut dire qu'il en prévint davantage par sa sagacité qu'il n'en surmonta par sa fermeté. Il étoit bon ami; il eût même souhaité d'être aimé du public; mais quoiqu'il eût la civilité, l'extérieur et beaucoup d'autres parties propres à cet effet, il n'en eut jamais le je ne sais quoi, qui est encore, en cette matière, plus requis qu'en toute autre. Il anéantissoit par son pouvoir et par son faste royal la majesté personnelle du roi; mais il remplissoit avec tant de dignité les fonctions de la royauté, qu'il falloit n'être pas du vulgaire pour ne pas confondre le bien et le mal en ce fait. Il distinguoit plus judicieusement qu'homme du monde entre le mal et le pis, entre le bien et le mieux, ce qui est une grande qualité pour un ministre. Il s'impatientoit trop facilement dans les petites choses qui étoient préalables des grandes; mais ce défaut, qui vient de la sublimité de l'esprit, est toujours joint à des lumières qui le suppléent. Il avoit assez de religion pour ce monde. Il alloit au bien, ou par inclination ou par bon sens, toutefois que son intérêt ne le portoit point au mal, qu'il connoissoit parfaitement quand il le faisoit. [...] Le Cardinal Mazarin étoit d'un caractère tout contraire. Sa naissance étoit basse et son enfance honteuse. Au sortir du Colisée, il apprit à piper, ce qui lui attira des coups de bâtons d'un orfévre de Rome appelé Moreto. Il fut capitaine d'infanterie en Valteline; et Bagni, qui étoit son général, m'a dit qu'il ne passa dans sa guerre, qui ne fut que de trois mois, que pour un escroc. Il eut la nonciature extraordinaire en France, par la faveur du Cardinal Antoine, qui ne s'acquéroit pas, en ce temps-là, par de bons moyens. Il plut à Chavigni par ses contes libertins d'Italie, et par Chavigni à Richelieu, qui le fit cardinal, par le même esprit, à ce que l'on a cru, qui obligea Auguste à laisser à Tibère la succession de l'empire. La pourpre ne l'empêcha pas de demeurer valet sous Richelieu. La reine l'ayant choisi faute d'autre, ce qui est vrai quoi qu'on en dise, il parut d'abord l'original de trivelino principe. La fortune l'ayant ébloui et tous les autres, il s'érigea et l'on l'érigea en Richelieu; mais il n'en eut que l'impudence de l'imitation". Cardinal de Retz (Paul de Gondi). Mémoires, t.1, 1613-1648 (éd. A. Feillet). INALF (reproduction de l'édition de Paris: Hachette, 1870, Grands écrivains de la France), p.281-286 (Gallica). 152 José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte 1, p.30-31.

como Cairu, é a idéia de que a guerra possa estender-se eternamente, por participar, afinal, da natureza humana.

Sua reação, entretanto, não se faz apenas contra o pessimismo, ou o "antihumanismo" destes autores. Também a mais otimista visão da sociedade será recusada pelo moralista brasileiro, apenas encante-se, o visionário, com a idéia da desnecessidade da esfera divina, propugnando um mundo em que os próprios valores sejam criações humanas, abstendo-se, destarte, da miragem do céu ideal em que fulgem as virtudes, inalteráveis e indiscutíveis.

Este pode ser o mundo apenas vislumbrado no século anterior. Mundo de deístas como o terrível Thomas Payne,

Cidadão dos Estados Unidos, que muito concorreo para a Revolução da America e França, com os seus incendiarios Folhetos do Senso Commum, e Direitos do Homem, [e que] depois de proscripto em Inglaterra, onde tentou propagar as suas politicas doutrinas sophisticas, ahi publicou a obra á que deo o titulo de Idade da Razão, que tambem foi proscripta, por impia, blasphema, e diffamatoria da Religião Christãa, que está incorporada á Constituição do Estado. Elle nessa obra se inculca por mero Deista, isto, he [sic] crente em Deos, e sectario da Religião Natural. Elle insiste em mostrar, que esta Lei e Religião he sufficiente para a perfeita moralidade, e felicidade humana; e inteiramente rejeita a Revelação, que reconhecemos nas Sagradas Escripturas, a qual veio certificar-nos dos meios que a Providencia tem empregado para melhora da Constituição do homem, e dar sancção aos dictames da Lei da Natureza, escripta nos corações de todos, mas escurecida e pervertida pela corrupção da sociedade, e negligencia da cultura das faculdades intellectuaes. Tendo essa obra adquirido celebridade e vóga entre os superficiaes presumidos de Illuminados, bem que não seja mais do que hum plagiato das obras de infieis e libertinos escriptores, especialmente da França, que tem attacado a Religião Chistãa; he necessario precaver contra ella a Mocidade incauta, por estar escripta com estilo ardiloso, até cavillando sobre o Evangelho, que diz só ser fragmento de moralidade, quando alias contém a summa da mais pura moral; pois que até o nosso Salvador reclama a pureza dos pensamentos, dizendo, que das más cogitações he que resultão as más obras. 153

Novamente, fala o censor, preocupado diante desta recusa da Providência, atributo divino que vem não apenas mitigar nossas dores, mas participar, ativamente, na "melhora da Constituição do homem". Constituição "que sim está em grande decadencia, mas não em total ruina", como dizia José da Silva Lisboa, ao refutar Hobbes, e como poderia dizer, refutando La Rochefoucauld.

<sup>153</sup> Idem, parte I, p.35-36.

Este sectarismo da Religião Natural, que Cairu atribui a Payne, poderia bem lembrar, guardadas as singularidades, a "moral mundana" de La Rochefoucauld, compreendida, é claro, com a ajuda do censor. Afinal, era ela o produto do tempo belicoso do moralista francês, daí restando, conforme vimos, "o quadro dos homens, como são no estado corrupto, e não como devião, e podião ser, se adoptassem a *Moral Christãa*".

O problema, como o de todos os moralistas, é a natureza humana, ora perfectível, ora irremediavelmente imperfeita, conforme as lentes que se empreguem na visada sobre os costumes, isto é, sobre a moral.

Compreensível que a Constituição moral, e deveres do cidadão carreie simpatias para o lado dos moralistas crentes na perfectibilidade humana. Há que compreender o duplo registro, que faz da obra de Cairu um libelo civilizador: de um lado, a reação à tormenta revolucionária, às idéias especiosas dos homens do século XVIII; de outro, a recusa vigorosa da moral mundana, nem tanto porque ela se oponha a uma idealizada moral cristã, mas sobretudo porque pode anunciar o aspecto ruinoso da constituição do homem. Em ambos os casos, ainda as ruínas apavoram um autor comprometido com a edificação do Império.

\* \* \*

Que nos resta, finalmente?

Sobretudo, fica-nos a impressão de que Cairu se lança ao desenho de um mundo perfeito. É razoável, contudo, notar o aspecto perfectível deste mundo, com a assunção, portanto, do mal que inevitavelmente o compõe.

Opondo-se ao maniqueísmo, José da Silva Lisboa, no segundo volume da Constituição moral, e deveres do cidadão, lembra o otimismo de Leibniz, sugerindo que o resultado da composição de bem e mal pode ser eminentemente positivo:

Leibnitz, hum dos Grandes Luminares d'Allemanha, no seu Tratado da Theodicéa, ou da Justiça de Deos, foi o que mais explicitamente sustentou o Systema do Optimismo, tendo por empenho o mostrar, que, tudo quanto existe, he o melhor possivel, que Deos podia crear, ou permittir fazer-se por suas creaturas. A razão

Particularmente interessante, assim, será verificar o paralelo que constrói Wilson Martins, entre as reflexões de José da Silva Lisboa, nos seus Estudos do Bem Comum, e a publicação, também em 1819, de uma tradução, "verso por verso", do Ensaio sobre o Homem, de Pope, da lavra de Francisco Bento Maria Targini, barão de São Lourenço. Cf. Wilson Martins. História da inteligência brasileira, op.cit., vol. II, p.87-90. Lembre-se que versos de Pope apareceram já n'O Patriota.

capital da sua engenhosa theoria he, que, sendo Deos de infinita perfeição, e havendo na sua Mente Omniscia considerado, antes da creação do Universo, todas as Combinações ou Systemas possiveis dos entes, não podia deixar de escolher e preferir aquella Combinação, ou Systema, que apresentasse hum *resultado*, em que houvesse a maior possivel somma de bens, com a menor possivel somma de males; visto não ser praticavel exterminar toda a especie de mal, devendo certa dose entrar no Geral Systema; não só por ser tudo que he creado, necessariamente imperfeito, mas tambem porque era conveniente, que certos males entrassem na composição do GRANDE TODO, para seu realce, e mais harmonico arranjamento. 155

Um sistema perfectível, portanto, onde se inclui a imperfeição. Importa, procurando acompanhar a imaginação de Cairu, notar que um espírito harmônico arranja os males e os bens, de modo a compor o quadro final que, este sim, deverá compensar a imperfeição da criatura, necessária para a afirmação e a crença na perfeição do Criador.

A "combinação" será aí a chave, buscada a Leibniz, que permite adentrar o mundo dos sistemas morais do século XVIII, em cujos labirintos Cairu circulava com desenvoltura. Realmente impressiona sua familiaridade com os moralistas do século das luzes, e sua leitura segura, e seletiva, dos que acreditavam no aperfeiçoamento da conduta humana, não rumo à perfeição, está claro, mas já no caminho de um aperfeiçoamento que nos mergulha – como condenados – na marcha progressiva da civilização. Ei-nos no século XIX.

A sintonia com as Leis da criação é, simultaneamente, conformidade às leis da natureza. Os reveses por elas causados entram, no cálculo combinatório, como elementos a contribuir para o resultado positivo, porque forçam os indivíduos à reação e à criação:

Qual será [...] a pessoa de razão, que não deseje estar sempre sob a protecção das Leis Geraes, e immutaveis, do Creador, com a firmeza das quaes conta sempre o Lavrador, o Navegante &c., ainda que, em certas circunstancias, occasionem funesto accidente? Além de que estas casualidades infaustas aos individuos, mas, na regra, uteis ao Genero Humano, tem servido de estimular a intelligencia do homem para se precaucionar contra elles [sic], em obras maravilhosas de seus engenhos e braços, que causão e segurão mil bens, aos contemporaneos, e vindouros. Dahi se originou a melhor construcção de Edificios, Navios &c. [...] 156

Colhem-se os frutos da civilização, no confronto entre a natureza e o artifício humano. Mas a reação aos males que compõem o mundo parece ainda mais significativa, quando se trate de uma reação que, mais que espicaçar o espírito criativo, obriga à correção, num plano moral que é também, como vimos, o plano da iminente e próxima corrupção:

<sup>155</sup> Idem, parte п, p.153-154.

<sup>156</sup> Idem, parte II, p.155-156.

[...] E de mais: muitos dos grandes e horridos males physicos, são effeitos dos vicios dos homens; como a lepra, a lues celtica, a elephantisis, a bexiga, que não se acharão em o Novo Mundo no Descobrimento d'America. Ainda os maiores males physicos tem achado remedios na providencia dos homens mais civilisados. Seja exemplo a peste, que destroe milhares de pessoas nos paizes barbaros, como na Turquia, que nem exterminão as suas causas, como pantanaes, immundicias; tendo falsa, e estupida segurança no fatalismo, imaginando, que taes males affligem a Humanidade por immutaveis Decretos de Deos, ou do que chamão Fado, e Destino; entre tanto que nos Reinos polidos, com cordão sanitario de tropas, vedando-se a communicação com os lugares e homens empestados, e com outros já descobertos remedios; se previne, ou muito diminue, o mal. 157

Não andaremos aqui a enxergar as grimpas de um edifício civilizatório que se erguia a pouco e pouco, construindo-se contra a natureza desviante, vendo, na própria conformação do mundo, os sinais da decadência que se deveria combater?

Antes do assentamento definitivo deste edifício, encontramos o autor da Constituição moral, e deveres do cidadão preocupado, sobretudo, com o desvio moral, cujos liames com a degeneração física ainda não se consumaram, ou estabeleceram completamente. Fala o simples censor, ainda:

Os males moraes provém da incuria dos homens em não cultivarem as suas faculdades racionaes, e de fazerem abuso de seu livre arbitrio. Dessas causas nascerão as opiniões, e guerras que tem perturbado a ordem social, causando miserias sem conto á Humanidade. 158

A obediência às leis naturais, estabelecidas pelo Criador, é também obediência à Lei moral, fundada na autoridade do Pai. Cairu foi, até há pouco tempo, simplesmente identificado ao mais arraigado sentimento patriarcal, o que explicaria suas "genuflexões constantes diante do Poder", segundo a censura de um crítico seu, já referida neste trabalho. 159

Não cabe aqui sondar, em detalhe, a fortuna crítica de José da Silva Lisboa. Entretanto, é possível perceber que os freios morais são de fato fundamentais, na sua imaginação, para a constituição de um novo plano político, desenhado sobre a autoridade e a sabedoria inquestionáveis do Governante:

Vendo-se a hum Pai, de reconhecida benevolencia e intelligencia, castigar a seus filhos, ou a fazer tomar remedio asqueroso, e doloroso as proprias suas innocentes crianças, quem não dirá que nisso só teve em vista o seu bem? Quando estamos persuadidos da sabedoria, e bondade de algum Governo, ainda que vejamos algumas disposições, que, à primeira vista, pareção injustas, suspendemos o juizo, e permanecemos firmes no conceito anterior, tendo a certeza que ha Razão de Estado,

<sup>157</sup> Idem, parte II, p.156.

<sup>158</sup> Ibidem.

<sup>159</sup> Cf. Sérgio Buarque de Holanda. Raízes do Brasil, op.cit., p.73. Cf. ainda a nota 14 da "Introdução" a esta tese.

que, se fosse descoberta; nos obrigaria a reconhecer a rectidão e a necessidade do que pretendiamos fazer iniqua censura. O que confiamos da sabedoria, e bondade dos Pais, e Governos de credito, não confiaremos da sabedoria, e bondade do Pai Eterno e Regedor do Universo? <sup>160</sup>

Descortina-se o mundo cindido da moral, embora, nele, todo o amargor possa ser remédio para a felicidade terrena: basta que nos conformemos à droga, cedendo à vontade superior do Pai, ou do Governante. A *Constituição moral* desenrola-se, se não me engano, num plano de claras analogias.

Talvez devêssemos rememorar a máxima 182 de La Rochefoucauld ("les vices entrent dans la composition des vertus, comme les poisons entrent dans la composition des remèdes: la prudence les assemble et les tempère, et elle s'en sert utilement contre les maux de la vie"), discutida no capítulo anterior, e veríamos que também o moralista francês possuía clara noção deste caráter compósito das soluções morais. Mas, no seu caso, pouca ou nenhuma saída existe. Uma vez mais, estamos diante de uma constatação, mais que de uma prescrição.

Mesmo o advérbio – utilement – não se refere à "utilidade" louvada ou buscada por moralistas e economistas mais tardios. Este "utilement" parece direcionado, tão-somente, para a vida de um homem prudente, mas não, seguramente, para a coletividade. Com La Rochefoucauld, encerramo-nos, como vinha notando, num mundo não propriamente individualista, mas totalmente infenso aos valores coletivos, universais, repousados, normalmente, sobre a virtude pública que, não à toa, tanto interessou a Cairu, e nos ocupou no início deste trabalho.

Virtude baseada, seguindo o raciocínio do escritor baiano, na contenção das paixões e na renúncia ao livre exercício do pensamento, cingindo-o uma constituição moral cujos traços o moralista procura, justamente, fixar, ensinando-os à "Mocidade incauta". Somente assim poríamos o novo país na senda do aperfeiçoamento, reagindo à anarquia dos elementos, de modo a cotidianamente administrar os excessos, na busca da virtude pessoal e coletiva.

Daí a importância do exemplo, sobre o qual nos detivemos. Lemos a máxima 230, e sua tradução, na *Constituição moral, e deveres do cidadão:* "o maior contágio hé o do exemplo; e nós não fazemos jamais grandes bens, nem grandes males, que não produzão

<sup>160</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte II, p.159-160.

outros semelhantes. Imitamos as boas acções por emulação, e as más pela malignidade da nossa natureza, que a vergonha retem prizioneira, e que o exemplo põe em liberdade". 161

A razão conferida a La Rochefoucauld ensejou, contudo, uma significativa ressalva, que já conhecemos:

Porém este Moralista do seculo XVII he censuravel, pelo pessimo exemplo que deo em sua obra, que adquirio celebridade na França, e foi traduzida em varias linguas da Europa, por haver attribuido ao interesse ou á vaidade, ainda as mais heroicas virtudes; o que influio na manía de imitadores Homens de Letras, que sustentarão igual paradoxo, destructivo da confidencia dos Governos, e Povos, ainda nos seus mais zelosos servidores.<sup>162</sup>

O fantasma do sistema egoístico rondava o Brasil. O desmascaramento das virtudes, aí incluída a confidência ao governo dos homens, tornava-se intolerável para um sábio que apostava na transparência da mensagem civilizadora. Um péssimo exemplo, para a juventude de uma Pátria nascente.

Era preciso, portanto, fazer crer na simpatia humana, tantas vezes recordada no catecismo, especialmente em tempos tormentosos como aqueles:

O Phenomeno da Sympathia he mais notavel na adversidade. Os que tem navegado, são testemunhas do sobresalto e alvoroço de todos que se achão á bordo dos Navios, quando algum dá a voz = homem ao mar. Então todos concorrem por instincto, sem hesitação, a lançar cabo e bote, afim de dar socorro ao miseravel que lutta com as ondas: todos bradão que se anime, e não esmoreça; e se he salvo, congratulão-se mutuamente; e se submergio-se, consternão-se com profundo sentimento. 163

Aí está o nó que enfeixa o tecido social, sempre prestes a romper-se, face à indiferença com o outro. Pois é precisamente diante deste rompimento iminente que Cairu

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Idem, parte III, p.47.

<sup>162</sup> Ibidem. De fato, as máximas foram traduzidas em várias línguas européias. Segundo o levantamento do marquês de Granges de Surgères, até 1883 apareceram 4 traduções italianas (a primeira de 1763), 3 espanholas (em 1784, a primeira), 1 em português (Maximas e sentenças moraes, pelo duque de la Rochefoucauld, traduzidas do francez pelo Dr. Caetano Lopez de Moura, natural de Bahia. A Paris, chez Aillaud, 1840 [imprimerie de Beaulé, à Paris]. In-18), 24 inglesas (a primeira em 1685, com o bizarro título de "Miscellany, Being A Collection of Poems - By Several Hands, - Together with Reflections on Morality or Seneca Unmasqued), 1 em holandês (1871), 14 em alemão (a primeira em 1699), uma em dinamarquês (1809), a notícia não-confirmada de uma em sueco, 4 em russo (primeira em 1788), uma em polonês (1812), 2 em grego (sem registro de data) e uma em húngaro (1810). Cf. Traductions en Langues Étrangères des Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de La Rochefoucauld. Essai bibliographique. Par le Marquis de Granges de Surgères. Membre du Conseil de la Société des Bibliophiles bretons et de l'Histoire de Bretagne; Membre de la Société des Antiquaires de l'Ouest, de la Société des Archives historiques du Poitou [...]. A Paris. Chez Léon Techener, Libraire de la Société des Bibliophiles François. 52, Rue de l'Arbre-Sec, au premier, 52. 1883. Se suficiente o levantamento do marquês - embora se refira sempre a "traduções", muitas das referências bibliográficas dizem respeito a versões novas que retornam as anteriores e, mesmo, a livros que não foram efetivamente consultados, mas sobre os quais obteve alguma notícia, - se suficiente, será então correto imaginar que a primeira tradução das máximas de La Rochefoucauld para o português tenha sido mesmo a de Cairu, entretanto desconhecida do bibliófilo bretão.

<sup>163</sup> José da Silva Lisboa. Constituição moral, e deveres do cidadão..., op.cit., parte п, p.49.

acreditava poder confiar no homem, ou em sua natureza, crendo-o pronto a socorrer o próximo, tão logo a ameaça se fizesse sentir.

Que distância, entretanto, do homem "idólatra dele mesmo", que se aproxima do outro, é verdade, embora o faça como a abelha que suga da flor apenas o que lhe interessa! O retrato do amor-próprio pode ser apavorante, porque sonda a impossibilidade absoluta da civilização.

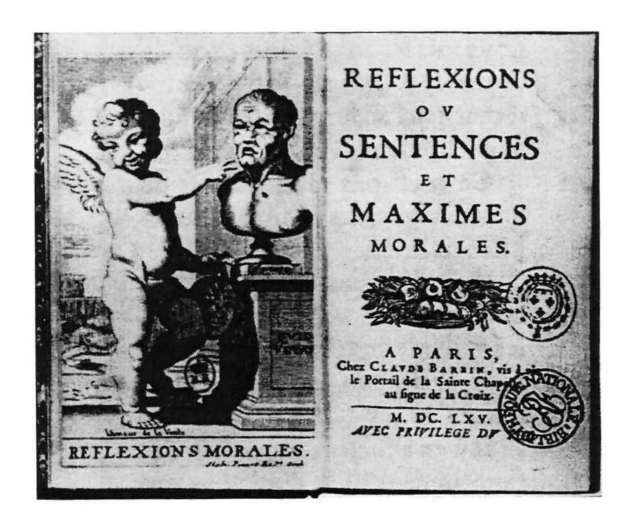
- Retrato de José da Silva Lisboa, visconde de Cairu. Litografia de Sisson.
   Galeria dos brasileiros ilustres (os contemporâneos). Rio de Janeiro: S.A.
   Sisson Editor, 1861. [Extraído de Visconde de Cairu (org. Antonio
   Penalves Rocha). São Paulo: Editora 34, 2001.]
- François VI de La Rochefoucauld. Gravure de Moncornet. B. N. Estampes.

  [Extraído de La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris:
  Bordas, 1992.]
- Frontispício de La fausseté des vertus humaines, de Jacques Esprit, 1678.
   Bibliothèque Nationale, Paris. (A recusa de Sêneca mascarado, e a orientação de Veritas.) [Extraído de Jacques Esprit. La fausseté des vertus humaines. Paris: Aubier, 1996.]
- 4. Frontispício e página inicial das Réflexions ou sentences et maximes morales, de La Rochefoucauld, 1665. B. N. Imprimés. (Sêneca desmascarado, por "L'Amour de la Verite".) [Extraído de La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris: Bordas, 1992.]
- Última página e início da tábua de matérias da primeira edição autorizada das Réflexions ou sentences et maximes morales. [Extraído de La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris: Bordas, 1992.]
- 6. Folha de rosto do primeiro volume da Constituição moral, e deveres do cidadão, de José da Silva Lisboa, 1824. [Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, seção de obras raras (cópia microfilmada).]
- Folha de rosto do Supplemento a' Constituição moral, de José da Silva Lisboa, 1825. [Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, seção de obras raras (cópia microfilmada).]
- Página do Appendice a' Constituição moral, de José da Silva Lisboa, 1825, contendo máximas de La Rochefoucauld. [Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, seção de obras raras (cópia microfilmada).]
- Charles le Brun. Expressions des passions de l'Ame. (Admiração, Tristeza, Cólera, Desejo.) [Charles le Brun. Expressions des passions de l'Ame (1727). Publication BnF de l'édition de Paris: Aux amateurs de livres, 1990, Gallica (http://gallica.bnf.fr).]









les motifs soient diferens, ils: produisent souuent les mesmes essets. De sorte qu'il est vray de dire, que quelque disproportion qu'il y ait entre les grands hommes & les gens du commun, les vns & les autres ont mille sois receu la mort d'vn même visage. Mais ça rolliours essé auec cette disserves.

150 REFLEXIONS

grands hommes & les gens du commun, les vns & les autres ont mille fois receu la mort d'vn même visage. Mais ça toliques esté auec cette difference, que c'est l'amour de la gloim qui oste aux grands hommes. la veuë de la mort, dans les mespris qu'ils font paroistre quelquesois pour elle : & dans les gens du commun, ce n'est qu'vn efet de leur peu de lumière, qui les empelochant de connoistre toute la grandeur de leur mal ; leurs

laise la liberte de songer au

autre choie.



TABLE DES MATIERES

contenuës en ce Liure par

Ordre Alphabetique.

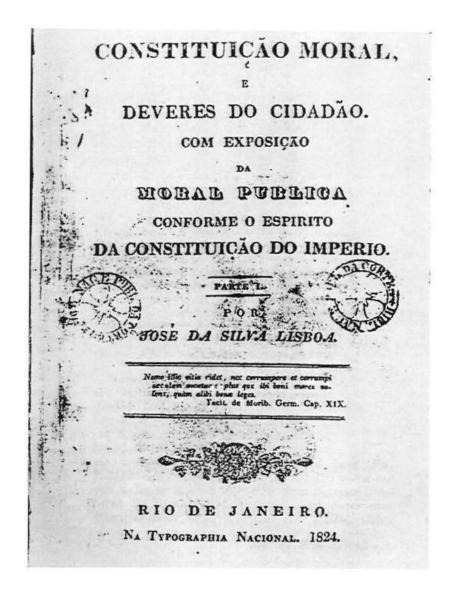
Le Chifre marque les Maximes.

A

Sur les Actions & les Desseins. 167. 168...
Sur les Actions & les Desseins. 167. 168...
Sur les Resolutions pour l'aducnir. 74...
Sur l'Affechation. 116...
Sur l'Amour 77. 78. 79. 80. 81. 82. 83.
84. 85. 86. 87. 300. 301. 302. 304. 305.
Lur l'Amour propre, 1. 2. 3. 4. 101. 174...
Sur l'Application aux petites choses. 45.
Sur l'Aucuglement dans ses desseus. 33. 103...
119.
Sur l'Assistion. 246. 247. 248...
Sur l'Assistion. 246. 247. 248...
Sur l'Agrément. 261...

B

Sur la Beauté 261. Sur le Bon-heur & le Malheur. 11. 14.55. Qu')



7.

## SUPPLEMENTO

# ο παποποιόζο πουστ.

CONTENDO A EXPOSIÇÃO

DAS

PRINCIPAES VIRTUDES E PAIXÕES;

## APPENDICE

DAS

MAXIMAS DE LA ROCHEFOUCALD,

E

DOUTRINAS DO CHRISTIANISMO.

POR

JOSE DA SILVA LISBOA-



RIO DE JANEIRO.

NA TYPOGRAFIA NACIONAL. 1825.

8.

9

## Educação.

A educação que se dá de ordinario aos jevens, he hum segundo amor-proprio que se lhe inspira.

### Generosidade.

O que parece generosidade, não he muitas vezes senão huma ambição disfarcada, que despreza pequener interesses para ir sos maiores.

#### Gloria.

A gloria dos homens se deve sempre medir pelos meios de que se servirão para adquirilla. Elevamos a gloria de huns para abaixar a de outros.

### Humildade.

A humildade he a verdadeira prova das virtudes christãas: sem ella, conservariamos todos os nossos defeitos, os quaes só são encubertos pelo orgulho que os occulta nos outros homens, e ás vezes á nós mesmos.

A humildade não he muitas vezes senão huma submissão fingida de que os homens se servem para submetter os outros; he hum artificio de orgulho, que se abaixa para se elevar; e posto se transforme em mil maneiras, júmais se disfarca melhor, e he mais capaz de enganar, do que quando se occulta debaixo da figura da humaxidade.

#### Hypocrisia.

Em todas as profiasões cada qual affecta hum semblante e hum exterior especial, a fim de parecer o que elle quer que so creia. Assim pode-se dizer, que o mundo não he composto se não de farças.

Ha nas afflicções diversas sortes de hypocrisia: sob pretexto de chorar a perda de huma pessua que nos he cara, não choramos senão a nós mesmos: nisso choramos a diminuição de nosso bem, de nosso prazer, de nossa conservação. Assim os mortos tem a honra das lagrimas que não correin senão para os vivos. Digo que

2

Ilustrações 271

9.









# 1. Edições de La Rochefoucauld consultadas:

- [1665] Réflexions ou Sentences et Maximes Morales. A Paris. Chez Claude Barbin, vis à vis le Portail de la Sainte Chapelle, au signe de la Croix. 1665.
- [1693] Réflexions ou Sentences morales. Sixième édition augmentée. A Paris, chez Claude Barbin et Mabre Cramoisy. 1693.
- [1705] Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de MONSIEUR de la Rochefoucault. Maximes de Madame la Marquise de Sablé. Pensées Diverses de M.L.D. Et les Maximes Chrétiennes de M.\*\*\*. A Amsterdam, Chez Pierre Mortier, Libraire. 1705.
- [1714, Amelot de la Houssaye] Réflexions, Sentences, et Maximes Morales, Mises en nouvel ordre, avec des Notes Politiques, & Historiques. Par M. Amelot de la Houssaye. A Paris, Chez Etienne Ganeau, rue Saint Jacques, vis-à-vis la Fontaine S. Severin, aux Armes de Dombes. 1714.
- [1725, Amelot de la Houssaye] Réflexions Sentences et Maximes Morales. Mises en nouvel Ordre, avec des Notes Politiques & Historiques. PAR M. AMELOT DE LA HOUSSAYE. Nouvelle Edition corrigée & augmentée DE MAXIMES CHRETIENNES. A Paris. Chez Etienne Ganeau, rue Saint Jacques, vis-à-vis la Fontaine St. Severin aux Armes de Dombes. 1725.
- [1737, La Roche] Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\*. Onzième Edition, Augmentée de Remarques Critiques, Morales & Historiques, sur chacune des Réflexions. Par M. l'Abbé de la Roche. A Paris, CHEZ ETIENNE GANEAU PERE, ruë Saint-Jacques, aux Armes de Dombes. 1737.
- [1754, La Roche] Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de M. le Duc\*\*\* Nouvelle Edition. Augmentée de Remarques Critiques, Morales & Historiques, sur chacune des Réflexions. Par M. l'Abbé de La Roche. A Paris, Chez Ganeau, rue Saint Severin. Bauche, Quai des Augustins. D'Houry Fils, rue Vieille Bouclerie. 1754.
- [1772, Manzon] Réflexions et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Nouvelle Edition plus correcte qu'aucune de celles qui ont paru jusqu'ici. Avec des commentaires par M. Manzon. À Amsterdam, Et se trouve à Clèves. J.G.Baerstecher, Libr. 1772.
- [1777, Amelot de la Houssaye, La Roche] Les Pensées, Maximes et Réflexions Morales de François VI, Duc de la Rochefoucauld. Avec des Remarques & Notes Critiques, Morales, Politiques & Historiques sur chacune de ces Pensées, par Amelot de la Houssaye & l'Abbé de la Roche, & des Maximes Chrétiennes par Madame de la Sablière, A Paris, Chez Veuve DE SAINT, Libraire, rue du Foin Saint-Jacques, 1777.
- [1778, Suard] Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. A Paris, de l'Imprimerie Royale. 1778.
- [1790, Brotier] Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de M. le Duc de La Rochefoucault. Avec des Observations de Mr. l'Abbé Brotier, de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. A Bruxelles, Aux dépens de la Société typographique, Olivier Le May et compagnie. 1790.

- [1794, Delisle de Sales] Maximes de La Rochefoucauld, Nouvelle Édition augmentée de Vies et de Notices. Tome II. A Paris, L'an III. de la République (1794).
- [1796, Fortia d'Urban] Maximes et Œuvres Complètes de François, Duc de La Rochefoucault, Terminées par une Table alphabétique des Matières, plus ample et plus commode que celles des Éditions précédentes. De L'Imprimerie de Delance. A Paris, Chez Desenne, Libraire, au Palais-Égalité, n.º5 1 et 2; Delance, Imprimeur, rue de la Harpe, n.º 133. L'An Quatrième de la République. 1796.
- [1825, Suard] Maximes et réflexions morales du duc de la Rochefoucauld. Nouvelle édition. A Paris, Chez Peytieux, Passage Delorne. A Lyon, Chez Chambert ainé et Cie, Libraires, Éditeurs des Tablettes Lyonnaises, Quai des Célestins, N° 2. 1825.
- [1825, Suard] Oeuvres complètes de La Rochefoucauld, avec notes et variantes, précédées d'une notice biographique et littéraire. A Paris, chez Ponthieu, Libraire, Palais-Royal. 1825.
- [1964, La Pléiade] Œuvres complètes (éd. L. Martin-Chauffier revue et augmentée par Jean Marchand). Paris: Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1980.
- [1967, Truchet] Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris: Bordas (Classiques Garnier), 1992.
- [1994, Leda Tenório da Motta] Máximas e Reflexões (trad. Leda Tenório da Motta). Rio de Janeiro: Imago, 1994.

# 2. Bibliografia geral:

- Alencar, José de. Obras Completas. Rio de Janeiro: José Aguilar, 1960, vol. IV.
- Algranti, Leila Mezan. "Censura e comércio de livros no período de permanência da corte portuguesa no Rio de Janeiro (1808-1821)", Revista Portuguesa de História, Faculdade de Letras/Universidade de Coimbra, XXXIII, 1999, p.631-663.
- Alighieri, Dante. A divina comédia (ed. bilíngüe, trad. Italo Eugenio Mauro). São Paulo: Editora 34, 2000.
- Andrade, Rachel Gazolla de. O oficio do filósofo (um estudo sobre o estoicismo antigo). Dissertação de mestrado apresentada ao Departamento de Filosofia da FFLCH da USP, 1983.
- Aristóteles. Éthique à Nicomague (trad. et notes J. Tricot). Paris: Vrin, 1997.
- \_\_\_\_\_La physique (trad. Annick Stevens). Paris: Vrin, 1999.
- Rhétorique (trad. Médéric Dufour). Paris: Gallimard, 1998.
- Arnauld, Antoine; Nicole, Pierre. La logique ou l'art de penser, contenant, outre les régles communes, plusieurs observations nouvelles, propres à former le jugement (éd. Pierre Clair, François Girbal). Paris: Vrin, 1993.
- Assis, Joaquim Maria Machado de. Obra completa (org. Afrânio Coutinho). Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1997, 3 vols.
- Augusti, Valéria. O romance como guia de conduta: A moreninha e Os dois amores. Dissertação de mestrado apresentada ao Instituto de Estudos da Linguagem da Unicamp. Campinas, 1998.
- Baltrusaitis, Jurgis. "Aberrações ensaio sobre a lenda das formas. 'Fisiognomonia animal' " (trad. Luiz Dantas), Revista de História da Arte e Arqueologia, Campinas, Centro de Pesquisa em História da Arte e Arqueologia, IFCH/UNICAMP, n.2, 1995/1996, p.331-353.
- Barata, Alexandre Mansur. Luzes e sombras: a ação da maçonaria brasileira (1870-1910). Campinas: Editora da UNICAMP/ Centro de Memória-UNICAMP, 1999.
- Barthes, Roland. Le degré zéro de l'écriture suivi de Nouveaux essais critiques. Paris: Seuil, 1972.
- Beaujot, Jean-Pierre. "Le travail de la définition dans quelques maximes de La Rochefoucauld", in Lafond, Jean (éd.). Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVI et XVII siècles). Paris: Vrin, 1984, p.95-99.

- Bénichou, Paul. "L'intention des Maximes", in L'écrivain et ses travaux. Paris: José Corti, 1993, p.3-37.
- Morales du grand siècle. Paris: Gallimard, 1996.
- Bergerac, Cyrano de. "Les États et Empires du Soleil", in *Libertins du XVII*e siècle (éd. Jacques Prévot). Paris: Gallimard, 1998 ("Bibliothèque de la Pléiade").
- Bianchi, Ana Maria. A pré-história da Economia: de Maquiavel a Adam Smith. São Paulo: Hucitec, 1988.
- La Bible (trad. Louis-Isaac Lemaître de Sacy). Paris: Robert Laffont, 1999 ("Bouquins").
- Biblia Sagrada (trad. Pe. Matos Soares). São Paulo: Edições Paulinas, 1989.
- Bibliorum Sacrorum. Nova Editio (ed. Aloisius Gramatica). Vaticanus: Typis Polyglottis Vaticanis, 1951.
- Bluteau, Raphael. Vocabulario Portuguez, & Latino. Lisboa: Off. Pascoal da Sylva, 1716.
- Bosi, Alfredo. Dialética da colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992.
- Machado de Assis: o enigma do olhar. São Paulo: Ática, 1999.
- Bourdieu, Pierre. Méditations pascaliennes. Paris: Seuil, 1997.
- Buffon. "Histoire naturelle", in Œuvres complètes. Paris: Imprimerie et Librairie Générale de France, s.d., tomo III.
- Burke, Edmund. "Reflections on the Revolution in France, and on the proceedings in certain societies in London relative to that event: in a Letter intended to have been sent to a gentleman in Paris", in *The Works*. Hildesheim/ New York: Georg Olms Verlag, 1975, vol.III-IV ("Anglistica & Americana").
- Bury, Emmanuel. "L'écriture à l'épreuve de la pensée: essais, maximes et aphorismes à l'âge baroque", Littératures Classiques, n.36, 1999, p.307-325.
- \_\_\_\_\_ "Fénelon pédagogue", XVII<sup>e</sup> siècle, n° 206, 52<sup>e</sup> année, n° 1, 2000, p.47-56.
- "Humanisme et anti-humanisme dans les morales du grand siècle", in Dagen, Jean (org.). La morale des moralistes. Paris: Honoré Champion, 1999.
- \_\_\_\_\_Littérature et politesse: l'invention de l'honnête homme (1580-1750). Paris: Presses Universitaires de France, 1996.
- Cabral, Alfredo do Valle. "Vida e Escriptos de José da Silva Lisboa, visconde de Cayrú", in Cairú. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1958, p.15-71.
- Carvalho, Darci. Desenvolvimento e livre comércio (as idéias econômicas e sociais do visconde de Cairu. Um estudo do pensamento econômico brasileiro). São Paulo: Instituto de Pesquisas Econômicas/USP, 1985.
- Castello, José Aderaldo (org.). O movimento academicista no Brasil: 1641-1820/22. São Paulo: Conselho Estadual de Cultura, 1969, vol. II, tomo I.
- Castello, José Aderaldo. "O movimento academicista", in Coutinho, Afrânio (org.). A literatura no Brasil. Rio de Janeiro: Editorial Sul Americana, 1956, vol. I, tomo 1.
- Cícero. "Tusculanes", in Les stoïciens (trad. Émile Bréhier), Paris: Gallimard, 1997.
- \_\_\_\_\_\_ Tusculan disputations. Cambridge: Harvard University Press, 1989.
- Cioranescu, Alexandre. Bibliographie de la littérature française du dix-septième siècle. Paris: Éditions du CNRS, 1965.
- Clément, Jean. "Du texte à l'hypertexte: vers une épistémologie de la discursivité hypertextuelle" (http://hypermedia.univ-paris8.fr/).
- Comte, Auguste. "Curso de Filosofia Positiva, Primeira lição" (trad. José Arthur Giannotti), in *Comte, Durkheim*. São Paulo: Abril, 1973 ("Os Pensadores", vol. XXXIII).
- Constituições do Brasil. Rio de Janeiro: Aurora, s.d. (Coleção "Lex", n.34).

- Courcelles, Dominique de. Le sang de Port-Royal. Paris: L'Herne, 1994.
- Dahrendorf, Ralf. Homo sociologicus: ensaio sobre a história, o significado e a crítica da categoria de papel social (trad. Manfredo Berger). Rio de Janeiro: Tempo Social, 1969.
- Daniélou, Jean. "Des origines à la fin du troisième siècle", in Rogier, L.-J.; Aubert, R.; Knowles, M.D. (dir.). Nouvelle Histoire de l'Église. Paris: Seuil, 1963, vol.1.
- Darmon, Jean-Charles. Philosophie épicurienne et littérature au XVII<sup>e</sup> siècle. Paris: Presses Universitaires de France, 1998.
- Delft, Louis van. "La Rochefoucauld et l'anatomie de tous les replis du cœur", Littératures classiques, n.35, 1999, p.37-62.
- \_\_\_\_\_Littérature et anthropologie: nature humaine et caractère à l'âge classique. Paris: Presses Universitaires de France, 1993.
- Denis, Ferdinand. "Resumo da história literária do Brasil" (trad. Guilhermino Cesar), in Cesar, Guilhermino (org.). Historiadores e críticos do romantismo. Rio de Janeiro/ São Paulo: Livros Técnicos e Científicos/ EdUSP, 1978.
- Deprun, Jean. "La réception des Maximes dans la France des Lumières", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980). Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.39-46.
- Descartes, René. Discours de la méthode. Paris: Bookking International, 1996.
- \_\_\_\_\_La morale (textes choisis par Nicolas Grimaldi). Paris: Vrin, 1992.
- Dictionnaire des Lettres françaises. Le XVIII<sup>e</sup> siècle (dir. Cardinal Georges Grente, revu et mis à jour sous la direction de François Moureau). Paris: Fayard, 1995.
- Doubrovsky, Serge. "Vingt propositions sur l'amour-propre: de Lacan à La Rochefoucauld", in *Parcours critique*. Paris: Galilée, 1980, p.203-234.
- Du Vair, Guillaume. De la sainte Philosophie Philosophie morale des Stoïques (éd. G. Michaut).
  Paris: Vrin, 1946.
- Dubois, Claude-Gilbert. Le baroque en Europe et en France. Paris: Presses Universitaires de France, 1995.
- Dumas, Alexandre. Vingt ans après (éd. Charles Samaran). Numérisation BnF de l'édition de Paris: Bibliopolis, 1998-1999 (reprod. de l'éd. de Paris: Bordas, 1981 [Classiques Garnier]) (http://gallica.bnf.fr/).
- D'Urban, Fortia. Principes et Questions de Morale Naturelle. Seconde Édition, Destinée à servir de supplément et de correctif aux Œuvres morales de la Rochefoucault. De l'Imprimerie de Delance. A Paris, Chez Desenne, Libraire, au Palais-Égalité, n.ºs 1 et 2; Delance, Imprimeur, rue de la Harpe, n.º 133. L'An Quatrième de la République. 1796.
- Durkheim, Émile. As regras do método sociológico (trad. Maria Isaura Pereira de Queiroz). São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1987.
- \_\_\_\_\_O suicidio (trad. Luz Cary, Margarida Garrido, J. Vasconcelos Esteves). Lisboa: Editorial Presença, 1987.
- Dutra, José Soares. Cairú: precursor da economia moderna. Rio de Janeiro: Vecchi, 1943.
- Eça, Matias Aires da Silva de. Reflexões sobre a vaidade dos homens ou Discursos Morais sobre os efeitos da vaidade oferecidos a El-Rei Nosso Senhor D. José I. São Paulo: Martins Fontes, 1993.
- Egaña, Juan. "Memorias politicas sobre federaciones y legislaturas en general (1825)", in Romero, Jose Luis; Romero, Luis Alberto (orgs.). Pensamiento conservador (1815-1898). Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1978.
- Elias, Norbert. A sociedade de corte (trad. Ana Maria Alves). Lisboa: Editorial Estampa, 1987.
- \_\_\_\_\_ O processo civilizador (trad. Ruy Jungmann). Rio de Janeiro: Zahar, 1993, 2 vols.

- Epicteto. "Entretiens, I", in Les stoïciens (trad. Émile Bréhier). Paris: Gallimard, 1997.
- Esprit, Jacques. La fausseté des vertus humaines. Paris: Aubier, 1996.
- Fenelon, Dea Ribeiro. Cairu e Hamilton: um estudo comparativo. Tese de doutoramento apresentada à Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, 1973.
- Fernandes, Heloísa Rodrigues. "Um século à espera de regras", *Tempo Social*, São Paulo, USP, 8(1), maio 1996, p.71-83.
- Fontes, Joaquim Brasil. "A corrupção da natureza", Revista Entretextos Entresexos, GEISH/Unicamp, n.2, out.1998, p.9-53.
- \_\_\_\_\_ Eros, tecelão de mitos: a poesia de Safo de Lesbos. São Paulo: Estação Liberdade, 1991.
- Furtado, Celso. Formação econômica do Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1995.
- Gama, José Basílio da. "O Uraguay", in Obras poéticas de Basílio da Gama: ensaio e edição crítica (ed.Ivan Teixeira). São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1996.
- Gibbon, Edward. The decline and fall of the Roman empire. New York: Bennett Cerf, Donald Klopfer (The modern Library), s.d.
- Gibert, Bertrand. Le baroque littéraire français. Paris: Armand Colin, 1997.
- Gracián, Baltasar. L'homme de cour (Oráculo manual y arte de prudencia). Traduit de l'espagnol par Amelot de la Houssaie. Numérisation BnF de l'édition de Paris: G. Lebovici, 1990 (reprod. de l'éd. de Paris: Veuve Martin et J. Boudot, 1684) (http://gallica.bnf.fr/).
- Granges de Surgères. Traductions en Langues Étrangères des Réflexions ou Sentences et Maximes Morales de La Rochefoucauld. Essai bibliographique. Par le Marquis de Granges de Surgères. A Paris. Chez Léon Techener, Libraire de la Société des Bibliophiles François. 52, Rue de l'Arbre-Sec, au premier, 52. 1883.
- Grimaldi, Nicolas. "Introduction", in Descartes, René. *La morale* (textes choisis par Nicolas Grimaldi). Paris: Vrin, 1992.
- Hegel, Georg W. Friedrich. "Estética a Idéia e o Ideal", in *Hegel* (trad. Orlando Vitorino). São Paulo: Abril, 1974 ("Os Pensadores", vol. XXX).
- Helvétius, Claude-Adrien. De l'esprit. Numérisation BnF de l'édition de Paris: INaLF, 1961 (reprodução da edição de Paris: Durand, 1758) (http://gallica.bnf.fr/).
- Hepp, Noémi. "Idéalisme chevaleresque et réalisme politique dans les *Mémoires* de La Rochefoucauld", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). *Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980)*. Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.125-140.
- Hippeau, Louis. Essai sur la morale de La Rochefoucauld. Paris: A.-G. Nizet, 1978.
- Hobbes, Thomas. De cive. (Mc Master University Archive for the History of Economic Thought, http://www.socsci.mcmaster.ca/econ/ugcm/3ll3/hobbes/index.html).
- Hobsbawm, Eric. Nações e nacionalismo desde 1780: programa, mito e realidade (trad. Maria Célia Paoli). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990.
- Holanda, Sérgio Buarque de. "A herança colonial sua desagregação", in *História Geral da Civilização Brasileira* (dir. Sérgio Buarque de Holanda). Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1993, tomo II, vol.1, p.9-39.
- Raízes do Brasil. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1963.
- \_\_\_\_\_ Visão do paraíso: os motivos edênicos no descobrimento e colonização do Brasil. São Paulo:

  Brasiliense, 1992.
- Hutcheson, Frances. Remarks upon the Fable of the Bees. 1750. (Versão digitalizada, McMaster University Archive for the History of Economic Thought, http://socserv2.socsci.mcmaster.ca/%7Eecon/ugcm/3ll3/).
- Huysmans, J.-K. A Rebours. Poitiers: Fasquelle Editeurs, 1972.

- Kruse, Margot. "La Rochefoucauld en Allemagne. Sa réception par Schopenhauer et Nietzsche", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). *Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire* (1680-1980). Paris: Presses Universitaires de France, 1984.
- La Fayette (Mme de). La princesse de Clèves. Paris: Garnier-Flammarion, 1966.
- La Fontaine, Jean de. Fables (éd. J.-P. Collinet). Paris: Gallimard, 1991.
- Laércio, Diógenes. Vies et doctrines des philosophes illustres (dir. Marie-Odile Goulet-Cazé). S.I., Le livre de poche, 1999 (La Pochothèque, Classiques Modernes).
- Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980).
  Paris: Presses Universitaires de France, 1984.
- Lafond, Jean (dir.). Moralistes du XVIIe siècle. Paris: Robert Laffont, 1992 ("Bouquins").
- Lafond, Jean. "De la morale à l'économie politique, ou de La Rochefoucauld et des moralistes jansénistes à Adam Smith par Malebranche et Mandeville", in Force, Pierre; Morgan, David (orgs.). De la morale à l'économie politique: dialogue franco-américain sur les moralistes français. Actes du colloque de Columbia University, octobre 1994. Pau: Presses Universitaires de Pau, 1996.
- \_\_\_\_\_ "Des formes brèves aux XVI" et XVII" siècles", in Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVI" et XVII" siècles). Paris: Vrin, 1984.
- L'homme et son image. Paris: Honoré Champion, Collection Unichamp, 1998.
- \_\_\_\_\_L'homme et son image: morales et littérature de Montaigne à Mandeville. Paris: Honoré Champion, 1996.
- \_\_\_\_\_ La Rochefoucauld: augustinisme et littérature. Paris: Klincksieck, 1986.
- Le Bon, Gustave. Psicologia das multidões Rio de Janeiro: F. Briguiet & Cia. Editores, 1954.
- Le Brun, Charles. Expressions des passions de l'Ame. Numérisation BnF de l'édition de Paris: Aux amateurs de livres, 1990 (http://gallica.bnf.fr/).
- Lerat, Pierre. "Le distinguo dans les Maximes de La Rochefoucauld", in Lafond, Jean (éd.). Les formes brèves de la prose et le discours discontinu (XVIe et XVIIe siècles). Paris: Vrin, 1984.
- Lima, Alceu Amoroso. "Época, vida e obra de Cairu", in Lisboa, José da Silva. Princípios de Economia Política. Rio de Janeiro: Pongetti, 1956.
- Lisboa, Bento da Silva. "José da Silva Lisboa, visconde de Cayrú. Memoria escripta por seu filho o conselheiro Bento da Silva Lisboa, e lida na sessão do Instituto Historico, em 24 de Agosto de 1839", Revista do Instituto Historico e Geographico do Brazil, Tomo I, n.3, 1839, p.238-246.
- Lisboa, José da Silva (visconde de Cairu). "Carta muito interessante do advogado da Bahia, José da Silva Lisboa, para o Dr. Domingos Vandelli, Director do Real Jardim Botanico de Lisboa, em que dá noticia desenvolvida sobre a Bahia, descrevendo-lhe a cidade, as ilhas e villas da Capitania, o clima, as fortificações, a defesa militar, as tropas da guarnição, o commercio e a agricultura, e especialmente a cultura da canna de assucar, tabaco, mandioca e algodão. Dá também as mais curiosas informações sobre a população, os usos e costumes, o luxo, a escravatura, a exportação, as construcções navaes, o commercio, a navegação para a Costa da Mina, etc.", in Anais da Biblioteca Nacional, v. XXXII, 1910, p.494-506.
- Constituição moral, e deveres do cidadão, com exposição da moral publica conforme o espirito da Constituição do Imperio. Rio de Janeiro: Typographia Nacional, 1824-1825, 5 vols.
- Constituição moral, e deveres do cidadão, com exposição da Moral Pública conforme o espírito da Constituição do Império (ed. Anoar Aiex). João Pessoa: Editora Universitária/UFPB, 1998.
- "Da liberdade do trabalho", in Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha). São Paulo: Editora 34, 2001.

- Lisboa, José da Silva. "Ensaio Econômico sobre o Influxo da Inteligência Humana na Riqueza e Prosperidade das Nações", in *Estudos do Bem Comum e Economia Política*. Rio de Janeiro: IPEA/INPES, 1975.
- Estudos do Bem-Commum e Economia Politica, ou Sciencia das Leis Naturaes e Civis de Animar e Dirigir a Geral industria, e Promover a Riqueza Nacional, e Prosperidade do Estado. Por José da Silva Lisboa Do Conselho de Sua Magestade, Deputado da Real Junta do Commercio, Desembargador da Casa da Supplicação do Reino do Brazil. Rio de Janeiro. Na Impressão Regia, 1819-1820.
- Losurdo, Domenico. Hegel, Marx e a tradição liberal: liberdade, igualdade, Estado (trad. Carlo Alberto Fernando Nicola Dastoli). São Paulo: Editora UNESP, 1998.
- Lourenço, Fernando Antonio. Agricultura ilustrada: modernidade e desumanização na Questão Agrária brasileira. Tese de doutoramento apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Unicamp. Campinas, 1998.
- Lucrécio. De la nature (De rerum natura) (trad. José Kany-Turpin). Paris: Flammarion, 1998.
- Lustosa, Isabel. Cairu, panfletário: contra a facção gálica e em defesa do trono e do altar. Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 1999 ("Papéis avulsos", n.34).
- \_\_\_\_\_Insultos impressos: a guerra dos jornalistas na Independência (1821-1823). São Paulo: Companhia das Letras, 2000.
- Maire, Catherine. De la cause de Dieu à la cause de la Nation: le jansénisme au XVIII<sup>e</sup> siècle. Paris: Gallimard, 1998.
- Mandeville, Bernard. "An Enquiry into the Origin of Moral Virtue (first printed, as part of The Fable of the Bees: or, Private Vices, Public Benefits, 1714)", in Raphael, D.D. (ed.). British moralists (1650-1800). Oxford: Oxford University Press, 1969.
- Maquiavel, Nicolau. "O príncipe" (trad. Lívio Xavier), in Maquiavel. São Paulo: Abril, 1973 ("Os Pensadores", vol. IX).
- Martin, Jean-Maurice; Molino, Jean. "Analyse des Maximes de La Rochefoucauld", in Gardin, Jean-Claude (org.). La logique du plausible: essais d'épistemologie pratique. Paris: Éditions de la Maison de l'homme, 1981.
- Martins, Wilson. História da inteligência brasileira. São Paulo: Cultrix/ Editora da Usp, 1977, vol.II.
- Marx, Karl; Engels, Friedrich. A ideologia alemã (I Feuerbach) (trad. José Carlos Bruni, Marco Aurélio Nogueira). São Paulo: Hucitec, 1989.
- McKenna, Antony. "Quelques aspects de la réception des *Maximes* en Angleterre", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). *Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980)*. Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.77-94.
- Mesnard, Jean. "La rencontre de la Rochefoucauld avec Port-Royal", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980). Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.161-165.
- Michaut, G. "Avertissement", in Du Vair, Guillaume. De la sainte Philosophie Philosophie morale des Stoïques. Paris: Vrin, 1946.
- Montaigne, Michel de. "Ensaios", in *Montaigne* (trad. Sérgio Milliet). São Paulo: Abril, 1972. ("Os Pensadores", vol.XI).
- Œuvres complètes (éd. Robert Barral). Paris: Seuil, 1967 ("L'Intégrale").
- Montandon, Alain (dir.). Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre. Du moyen âge à nos jours. Paris: Seuil, 1995.
- Montandon, Alain. Les formes brèves. Paris: Hachette, 1992.
- Monteiro, Pedro Meira. "Cairu, moralista", in Rocha, João Cezar de Castro (org.). Cultura e literatura brasileira: uma revisão. Rio de Janeiro: 2001 (no prelo).

- Monteiro, Pedro Meira. Un moraliste sous les tropiques: la présence de La Rochefoucauld dans la Constituição moral, e deveres do cidadão (1824/1825) de José da Silva Lisboa. Mémoire de D.E.A., dirigé par M. Emmanuel Bury. Université de Versailles Saint-Quentin-en-Yvelines, 2000.
- "Ridicule", Revista Entretextos Entresexos, GEISH/Unicamp, n.3, out.1999, p.159-191.
- "Um sonho machadiano", Estudos Avançados, IEA/Usp, (42), mai-ago. 2001 (no prelo).
- Montenegro, João Alfredo de Sousa. O discurso autoritário de Cairu. Fortaleza: Edições Universidade Federal do Ceará, 1982.
- Moraes, E. Vilhena de (org.). Perfil de Cayrú. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 1958.
- Morello, André-Alain. "Actualité de La Rochefoucauld", in Lafond, Jean (dir.). Moralistes du XVII<sup>e</sup> siècle. Paris: Robert Laffont, 1992, p.103-131 ("Bouquins").
- Neves, Lúcia Maria Bastos P. "Censura, circulação de idéias e esfera pública de poder no Brasil, 1808-1824", Revista Portuguesa de História, Faculdade de Letras/Universidade de Coimbra, XXXIII, 1999, p.665-697.
- Newton, Isaac. "Princípios matemáticos da Filosofia Natural" (trad. Carlos Lopes de Mattos), in Newton, Leibniz. São Paulo: Abril, 1974 ("Os Pensadores", vol.XIX.)
- Nicole, Pierre. "De la charité et de l'amour-propre" in *Essais de morale* (éd. Laurent Thirouin). Paris: Presses Universitaires de France, 1999.
- Nietzsche, Friedrich. Humano, demasiado humano (trad. Paulo César de Souza). São Paulo: Companhia das Letras, 2000.
- Novais, Fernando Antonio; Arruda, José Jobson de Andrade. "Prometeus e atlantes na forja da nação", in Lisboa, José da Silva. Observações sobre a franqueza da indústria, e estabelecimento de fábricas no Brasil. Brasília: Senado Federal, 1999.
- Paim, Antonio. Cairu e o liberalismo econômico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968.
- Pascal, Blaise. "Pensées" (éd. Philippe Sellier), in Lafond, Jean (dir.). Moralistes du XVII<sup>e</sup> siècle. Paris: Robert Laffont, 1992 ("Bouquins").
- Paula, L. Nogueira de. "Introdução", in Lisboa, José da Silva. Princípios de Economia Política. Rio de Janeiro: Pongetti, 1956, p.45-60.
- Pécora, Alcir. "Política do céu (anti-Maquiavel)", in Novaes, Adauto (org.). Ética. São Paulo: Companhia das Letras/ Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, 1993.
- Pessanha, José Américo Motta. "As delícias do Jardim", in Novaes, Adauto (org.). Ética. São Paulo: Companhia das Letras/ Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, 1993.
- Pinassi, Maria Orlanda. Três devotos, uma fé, nenhum milagre: Nitheroy Revista Brasiliense de Ciências, Letras e Artes. São Paulo: Editora Unesp, 1998.
- Plantié, Jacqueline. "'L'amour-propre' au Carmel: petite histoire d'une grande maxime de La Rochefoucauld", Revue d'Histoire littéraire de la France, n.4, juillet-août 1971, p.561-573.
- "Les 'continuateurs' de La Rochefoucauld à la fin du XVII<sup>e</sup> siècle", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). *Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980)*. Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.17-29.
- Pons, Alain. "Civilité urbanité", in Montandon, Alain (dir.). Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre. Du moyen âge à nos jours. Paris: Seuil, 1995.
- Quevedo, Francisco de. Poemas escogidos (ed. José Manuel Blecua). Madrid: Editorial Castalia, 1989.
- Quignard, Pascal. Une gêne technique à l'égard des fragments. Paris: Fata Morgana, 1986.
- "Traité sur Esprit", in Esprit, Jacques. La fausseté des vertus humaines. Paris: Aubier, 1996.
- Quintiliano. Institution oratoire (trad. Henri Bornecque). Paris: Garnier, 1954.

- Retz (cardinal de, Paul de Gondi). *Mémoires*, t.1. (éd. A. Feillet). INaLF (reproduction de l'édition de Paris: Hachette, 1870, Grands écrivains de la France) (http://gallica.bnf.fr/).
- Ribeiro, Renato Janine. Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo. São Paulo: Brasiliense, 1984
- Rimbaud, Arthur. Poesia completa (ed. bilíngüe, trad. Ivo Barroso). Rio de Janeiro: Topbooks, 1995.
- Rocha, Antonio Penalves. A Economia Política na Sociedade Escravista (um estudo dos textos econômicos de Cairu). São Paulo: Departamento de História-USP/Hucitec, 1996.
- "Introdução", in Visconde de Cairu (org. Antonio Penalves Rocha). São Paulo: Editora 34, 2001.
- Rollin, Charles. De la manière d'enseigner et d'étudier les Belles-Lettres par raport à l'esprit & au cœur. Par M. ROLLIN,, ancien Recteur de l'Université de Paris, Professeur d'Eloquence au Collége Roial, & Associé à l'Académie Roiale des Inscriptions & Belles-Lettres. Tome Premier. Nouvelle Edition. A Paris, Chez la Veuve ESTIENNE, & Fils, rue Saint Jacques, à la Vertu. 1755.
- Romano, Roberto. Brasil: Igreja contra Estado (crítica ao populismo católico). São Paulo: Kairós, 1979.
- Rosso, Corrado. Procès à La Rochefoucauld et à la maxime. Pisa: Editrice Libreria Goliardica, 1986.
- Rouard, E. Notice sur la Bibliothèque D'Aix, dite Méjanes; Précédée d'un essai sur l'histoire littéraire de cette ville, sur ses anciennes bibliothèques publiques, sur ses monuments, etc, par E. Rouard, Bibliothécaire, Paris, chez Firmin Didot Frères, Libraires, Treuttel et Wurtz, Libraires, Aix, chez Aubin, Libraire, sur le cours, 1831.
- Rousseau, Jean-Jacques. "Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens" (trad. Lourdes Santos Machado), in *Rousseau*. São Paulo: Abril, 1973 ("Os Pensadores", vol. XXIV).
- Sablé (Mme de). "Maximes", in Lafond, Jean (dir.). Moralistes du XVIIe siècle. Paris: Robert Laffont, 1992 ("Bouquins").
- Sade (marquis de). La philosophie dans le boudoir. Paris: Bookking International, 1994.
- Sainte-Beuve, Charles-Augustin. *Port-Royal*. Numérisation BnF da edição de Paris: INaLF, 1961 (reprodução da edição de Paris: Hachette, 1860), vol. III (http://gallica.bnf.fr/).
- Saint-Evremond. Œuvres en prose (éd. René Ternois). Paris: S.T.F.M., 1966, tome III.
- Salazar, Philippe-Joseph. "Aut asinus aut rex: La Mothe Le Vayer courtisan". Colloque "Le Philosophe et la Cour; XVIe-XVIIIe siècles", org. Emmanuel Bury, Versailles, octobre 1999.
- Saramago, José. O evangelho segundo Jesus Cristo. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.
- Saunders, Dero. "Introdução do organizador", in Gibbon, Edward. Declínio e queda do Império Romano (trad. José Paulo Paes). São Paulo: Companhia das Letras/ Círculo do Livro, 1989.
- Schwarz, Roberto. "As idéias fora do lugar", Estudos CEBRAP, 3, jan. 1973, p.151-161.
- \_\_\_\_\_ Um mestre na perifeira do capitalismo: Machado de Assis. São Paulo: Duas Cidades, 1990.
- Sellier, Philippe. "Introduction" aux *Pensées*, in Lafond, Jean (dir.). *Moralistes du XVII<sup>e</sup> siècle*. Paris: Robert Laffont, 1992 ("Bouquins").
- "La Rochefoucauld, Pascal, Saint Augustin", Revue d'histoire littéraire de la France, année 69, n.3-4, mai/août 1969, p.551-575.
- "Préface", in La Bible (trad. Louis-Isaac Lemaître de Sacy). Paris: Robert Laffont, 1999, p.XXVIII ("Bouquins").
- Pascal et saint Augustin. Paris: Albin Michel, 1995.
- Sêneca. Lettres à Lucilius (trad. François e Pierre Richard). Paris: Garnier, 1955, vol.2.

- Smith, Adam. The theory of moral sentiments (ed. D.D. Raphael, A.L. Macfie). Indianapolis: Liberty Fund, 1984.
- Souza, Antonio Candido de Mello e. "A dois séculos d'O Uraguai", in Vários escritos. São Paulo: Duas Cidades, 1995.
- \_\_\_\_\_Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. Belo Horizonte: Itatiaia, 1981, vol.1.
- Souza, Iara Lis Franco Schiavinatto Carvalho. Pátria Coroada: o Brasil como corpo político autônomo (1780-1831). São Paulo: Fundação Editora da Unesp, 1999.
- Staël, (Madame de); Villers, Charles de; Constant, Benjamin. Correspondance (dir. Kurt Kloocke). Frankfurt: Peter Lang, 1993.
- Starobinski, Jean. "La Rochefoucauld et les morales substitutives", La Nouvelle Revue Française, juil.1966, n.163, p.16-42, août 1966, n.164, p.211-229.
- Strosetzki, Christoph. "La tradition de la devise chez Saavedra Fajardo, Gracián et dans les maximes de La Rochefoucauld", in Pelegrin, Benito (org.). Fragments et formes brèves. Actes du If Coloque International. Aix-en-Provence: Publications de l'Université de Provence Aix-Marseille 1, 1990, p.71-85.
- Susini-Anastopoulos, Françoise. L'écriture fragmentaire: définitions et enjeux. Paris: Presses Universitaires de France, 1997.
- Swift, Jonathan. Gulliver's Travels. (Versão digitalizada, "based on the 1735 Faulkner edition", http://www.jafferbros.com/lee/gulliver) Part IV ("A voyage to the country of the Houyhnhmms").
- Teixeira, Ivan. "História e ideologia em O Uraguay", in Obras poéticas de Basílio da Gama: ensaio e edição critica. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1996.
- Tocanne, Bernard. L'idée de nature en France dans la seconde moitié du XVII<sup>e</sup> siècle: contribution à l'histoire de la pensée classique. Paris: Klincksieck, 1978.
- Todorov, Tzvetan. "La comédie humaine selon La Rochefoucauld", Poétique, n.53, fév.1983, p.37-47.
- Tosi, Renzo. Dicionário de sentenças latinas e gregas (trad. Ivone C. Benedetti). São Paulo: Martins Fontes, 1996.
- Truchet, Jacques. "Orientation de la recherche sur La Rochefoucauld au XX<sup>e</sup> siècle", in Lafond, Jean; Mesnard, Jean (orgs.). *Images de La Rochefoucauld: actes du tricentenaire (1680-1980)*. Paris: Presses Universitaires de France, 1984, p.59-64.
- "Introduction", in La Rochefoucauld. Maximes (éd. Jacques Truchet). Paris: Bordas (Classiques Garnier), 1992.
- Vianna, Hélio. "O visconde de Cairu jornalista e panfletário (1821-1835)", in Contribuição à história da imprensa brasileira (1812-1869). Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1945, p.359-446.
- Vieira, (Pe.) Antônio. Sermões: problemas sociais e políticos do Brasil (org. Antônio Soares Amora). São Paulo: Cultrix, 1995.
- Weber, Max. Metodologia das ciências sociais (trad. Augustin Wernet). São Paulo/ Campinas: Cortez/ Editora da Unicamp, 1992, 2 vols.